
 

 

 

 

 

 

Masterarbeit  

zur Erlangung des akademischen Grades   

„Master of Science“ (M.Sc.) 

 

 

Sinnloser Glauben?  

Kohärenzgefühl, Religiosität & Spiritualität im 

Kontext von psychischen Krisen -  

Eine Untersuchung in der (teil-)stationären 

Psychiatrie 

 

 

Lehrstuhl für Klinische Psychologie und Psychotherapie 

Universität Greifswald 

 

 

eingereicht bei: 

Dipl-Psych. Florian Harder 

 

eingereicht von: 

Marco Schäufele   

Matrikelnummer: 173479 

Fachsemester: 5. Semester M.Sc. Klinische Psychologie & Psychotherapie 

 

Anschrift: 

Im Brühl 5, 69502 Hemsbach 

Tel.: 0162 9249195 

E-Mail: marco.schaeufele@stud.uni-greifswald.de 

Hemsbach, den 01.12.2025 

mailto:marco.schaeufele@stud.uni-greifswald.de


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

How big is the universe? 

Infinite. 

How do you know? 

I know because all the data indicates it's infinite. 

But it hasn't been proven yet. 

No. 

You haven't seen it. 

No. 

How do you know for sure? 

I don't, I just believe it. 

It's the same with love, I guess. * 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

II 

Abstract 

Die vorliegende Masterarbeit untersucht die Bedeutung religiöser und spiritueller 

Glaubenssysteme für das Kohärenzgefühl von Patient*innen in der (teil)stationären Psychiatrie. 

Grundlage ist ein theoretisches Modell, das Sinnkonstruktion als triadische Struktur aus Selbst-

, Welt- und Transzendenzbezug versteht und psychische Krisen als Störungen dieser inneren 

Ordnung beschreibt. Empirisch wurden die Zentralität religiös spiritueller Inhalte, spirituelle 

Bedürfnisse sowie Kohärenzgefühl, Resilienz und subjektiver Therapieerfolg erhoben. Die 

Ergebnisse zeigen, dass weder die Zentralität religiöser oder spiritueller Inhalte noch spirituelle 

Bedürfnisse konsistente lineare Zusammenhänge mit dem Kohärenzgefühl aufweisen. 

Gleichzeitig finden sich punktuelle Hinweise auf einen engeren Zusammenhang zwischen 

Transzendenzerfahrungen, Kohärenz und Hoffnung auf Besserung, insbesondere bei Personen 

mit religiöser oder spiritueller Selbstbeschreibung. Das Kohärenzerleben scheint weniger von 

der Intensität einzelner Glaubensinhalte abzuhängen, sondern stärker von deren Einbettung in 

eine funktionale Sinnstruktur, die in klinischen Belastungssituationen häufig geschwächt ist. 

Die Studie liefert damit erste empirische Hinweise auf die Relevanz globaler Sinnsysteme im 

Kontext psychischer Krisen, zeigt jedoch zugleich deutliche Grenzen der gegenwärtigen 

Operationalisierung. Sie macht sichtbar, dass zukünftige Forschung die triadische Struktur des 

Sinnsystems umfassender operationalisieren muss, um Integrationsprozesse zwischen Selbst, 

Welt und Transzendenzbezug genauer zu verstehen. Insgesamt legt die Arbeit nahe, dass 

Glaubenssysteme in religiös-spiritueller wie säkularer Form glaubenspsychologische 

Ressourcen darstellen können, sofern sie in die persönliche Bedeutungsordnung integriert sind, 

und dass eine differenzierte Betrachtung der Sinn- und Glaubensdimension für die klinische 

Forschung und Versorgung an Bedeutung gewinnt. 

 

 

 

 

 

 

 

*Das Epigraph stammt aus dem Film A Beautiful Mind (2001, Regie: Ron Howard), in dem 

Alicia und John Nash über den Unterschied zwischen Wissen und Glauben sprechen.



 

 

 

Inhaltsverzeichnis 

Abstract ..................................................................................................................................... II 

Tabellenverzeichnis .................................................................................................................. III 

Abbildungsverzeichnis ............................................................................................................. IV 

Abkürzungsverzeichnis ............................................................................................................. V 

1. Einleitung – Glaube & Gesellschaft heute ............................................................................. 1 

2. Theoretischer Hintergrund ..................................................................................................... 7 

2.1 Kohärenzgefühl & Sinnkonstruktion ................................................................................ 8 

2.1.1 Kohärenzgefühl .......................................................................................................... 8 

2.1.2 Theorie der persönlichen Konstrukte ....................................................................... 11 

2.1.3 Weltanschauung als triadischer Bezugsrahmen ....................................................... 15 

2.1.4 Glaubenssysteme als existenzielle Meta-Theorien .................................................. 29 

2.2. Psychische Krisen .......................................................................................................... 42 

2.2.1 Was sind (psychische) Krisen? ................................................................................ 42 

2.2.2 Störungen in der Sinnkonstruktion .......................................................................... 48 

2.2.3 Krisen werden Krankheiten ..................................................................................... 56 

2.3 Empirische Daten: Kohärenz, Glaube & Krisen ............................................................ 59 

2.3.1 Religiosität, Spiritualität & psychische Gesundheit ................................................ 59 

2.3.2 R/S Glaubenssysteme & Kohärenzgefühl ................................................................ 60 

2.3.3 Kohärenzgefühl und Glaubenssysteme im Kontext psychischer Krisen ................. 60 

2.4 Forschungsfragen und Zielsetzung der Arbeit ................................................................ 63 

2.4.1 Zentrale Forschungsfragen ....................................................................................... 64 

3. Forschungsmethodik ............................................................................................................ 66 

3.1 Untersuchungsverfahren und -design ............................................................................. 66 

3.2 Operationalisierung der Variablen & Erhebungsinstrumente ........................................ 66 

3.2.1 Zentralität (CRSi-7) ................................................................................................. 66 

3.2.2 Spirituelle Bedürfnisse (SpNQ-20) .......................................................................... 67 



 

 

 

3.2.3 Kohärenzgefühl (SOC-L9) ....................................................................................... 68 

3.2.4 Resilienz (RS-13) ..................................................................................................... 69 

3.2.5 Einzelitems zum subjektiven Therapieerfolg & Behandlungsdauer ........................ 70 

3.3 Rekrutierung ................................................................................................................... 72 

3.3.1 Stichprobenbeschreibung ......................................................................................... 73 

3.4 Ablauf der Datenerhebung & Forschungsethik .............................................................. 73 

3.5 Datenauswertungsmethode ............................................................................................. 74 

3.5.1 Voraussetzungen & Prüfung der Voraussetzungen ................................................. 74 

3.5.2 Durchführung der statistischen Analyse mit jamovi ................................................ 76 

4. Ergebnisse ............................................................................................................................ 77 

4.1 Deskriptivstatistiken ....................................................................................................... 77 

4.1.1 Zentralität (CRSi-7) ................................................................................................. 77 

4.1.2 Spirituelle Bedürfnisse (SpNQ-20) .......................................................................... 78 

4.1.3 Kohärenzgefühl (SOC-L9) & Resilienz (RS-13) ..................................................... 80 

4.1.4 Subjektiver Therapieerfolg ...................................................................................... 80 

4.2 Zusammenhänge ............................................................................................................. 81 

4.2.1 Zentralität und Kohärenzgefühl ............................................................................... 81 

4.2.2 Spirituelle Bedürfnisse und Kohärenzgefühl ........................................................... 82 

4.2.3 Resilienz ................................................................................................................... 83 

4.2.4 Subjektiver Therapieerfolg ...................................................................................... 83 

4.2.5 Transzendenzerfahrungen & Hoffnung auf Besserung ............................................ 85 

5. Diskussion ............................................................................................................................ 86 

5.1 Zusammenfassung und Interpretation der zentralen Befunde ........................................ 86 

5.2 Interpretation der Ergebnisse im Kontext der theoretischen Grundlage ........................ 87 

5.2.1 Deskriptivstatistiken ................................................................................................ 87 

5.2.2 Zentralität r/s Glaubensinhalte und Kohärenz ......................................................... 88 

5.2.3 Transzendenzerfahrungen und Kohärenz bei r/s Selbstbeschreibung...................... 89 



 

 

 

5.2.4 Spirituelle Bedürfnisse und Kohärenzgefühl ........................................................... 90 

5.2.5 Resilienz und Triadenstabilität ................................................................................ 91 

5.2.6 Subjektiver Therapieerfolg ...................................................................................... 92 

5.2.7 SOC als dynamische Integrationsleistung ............................................................... 93 

5.3 Limitationen der Studie und kritische Reflexion ............................................................ 95 

5.3.1 Studienlage und fehlende Entwicklungsdaten ......................................................... 95 

5.3.2 Stichprobencharakteristik und Kontextfaktoren ...................................................... 95 

5.3.2 Erfassung des subjektiven Therapieerfolgs .............................................................. 96 

5.3.4 Operationalisierung religiös-spiritueller Variablen ................................................. 96 

5.3.5 Theoretischer Anspruch und empirische Abdeckung .............................................. 97 

5.3.6 Begrenzte Erfassung individueller r/s Differenzierungen ........................................ 97 

5.4 Zusammenfassung der Diskussion ................................................................................. 97 

6. Fazit & Ausblick .................................................................................................................. 99 

Danksagung ............................................................................................................................ 100 

Literaturverzeichnis ................................................................................................................ 101 

Eigenständigkeitserklärung .................................................................................................... 121 

Anhänge ................................................................................................................................. 122 

Anhang A: Epistemische Ebenen der Sinn- und Glaubenspsychologie ............................. 122 

Anhang B: Klassifikation der klassischen Gottesbilder ..................................................... 124 

Anhang C: Kurzfassung des ursprünglichen Kapitel zur Krisenbewältigung .................... 128 

Anhang D: Fragebogenkatalog + informed consent ........................................................... 131 

Anhang E: Flyer zur Studie ................................................................................................ 144 

Anhang F: Veranschaulichung der Deskriptivstatistiken der CRSi-7 Dimensionen .......... 145 

Anhang G: Veranschaulichung Deskriptivstatistiken der SpNQ-20 Dimensionen ............ 148 

Anhang H: Korrelationsmatrix - Spirituelle Bedürfnisse und subjektiver Therapieerfolg 150 

Anhang I: Konfessionelle Zugehörigkeiten in der Studie (Häufigkeitstabelle) ................. 152 



III 

 

Tabellenverzeichnis 

 

Tabelle 1: Deskriptivstatistik der CRS-Dimensionen 

Tabelle 2: Deskriptivstatistik der SpNQ-20 Dimensionen 

Tabelle 3: CRSi-7 und SOC-L9 

Tabelle 4: Dimensionen der CRSi-7 und SOC-L9 

Tabelle 5: SpNQ-20 und SOC-L9 

Tabelle 6: Resilienz, Zentralität, spirituelle Bedürfnisse & Kohärenzgefühl 

Tabelle 7: Subjektiver Therapieerfolg, Zentralität, spirituelle Bedürfnisse, Kohärenzgefühl und  

     Resilienz 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 

 

Abbildungsverzeichnis 

 

Abbildung 1: Modell spiritueller Denkschemata, Deutungsmuster, Coping und Stressoren 

Abbildung 2: Das Meaning-Making-Modell nach Park (2010) 

Abbildung 3: Das Vulnerabilitäts-Stress-Modell 

Abbildung 4: CRSi-7: Verteilung der Zentralität             

Abbildung 5: SpNQ-20: Spirituelle Bedürfnisse                                                      

Abbildung 6: Kohärenzgefühl (SOC-L9) und Resilienz (RS-13)                                           

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 

 

Abkürzungsverzeichnis 

 

APA  - American Psychological Association 

BE = Wahrgenommener Behandlungserfolg 

BeG – Bedürfnis etwas zu geben 

BiF - Bedürfnis nach innerem Frieden 

EB - Existenzielle Bedürfnisse 

HB – Hoffnung auf Besserung 

RB – Religiöse Bedürfnisse 

R/S – Religiosität/Spiritualität 

SV – Subjektive Symptomverbesserung 

WHO – World Health Organisation 

ZB – Zufriedenheit mit der Behandlung 



1 

1. Einleitung – Glaube & Gesellschaft heute 

Eine vollständige Säkularisierung der westlichen Gesellschaft und das allmähliche 

Verschwinden von Religion galten lange als charakteristische Merkmale der Moderne und 

Postmoderne. Es wurde davon ausgegangen, dass naturwissenschaftlicher Fortschritt 

zwangsläufig zu einem Rückgang religiöser Überzeugungen und damit zu einem Bedeutungs-

verlust der Kirchen als religiöse Institutionen führen müsste (vgl. Ruhland, 2008). Diese 

Annahme schien zunächst durch empirische Daten gestützt, da die Zahl der Kirchenmitglieder 

in den vergangenen Jahrzehnten tatsächlich zurückging (vgl. Bertelsmann Stiftung, 2023). Seit 

den 1970er Jahren zeigt sich jedoch ein gegenläufiger Trend, denn das Interesse an religiösen 

und spirituellen Themen hat deutlich zugenommen. Bereits die frühesten modernen 

Gesellschaften erkannten, dass technischer Fortschritt existentielle Fragen nur unzureichend 

beantworten kann (vgl. Safranski, 2002). Kultur und Sozialwissenschaften sprechen in diesem 

Zusammenhang zunehmend von einer spirituellen Wende, in der sich eine humanistische 

Abkehr von reduktionistischen Menschenbildern mit einem sinkenden Vertrauen in kirchliche 

Institutionen verbindet (vgl. Bertelsmann Stiftung, 2023). Damit einher geht ein verbreitetes 

Gefühl existenzieller Unzufriedenheit, also der Eindruck, dass etwas Wesentliches im Leben 

fehlt (vgl. Frankl, 1982). Viele Menschen berichten in diesem Zusammenhang von innerer 

Leere oder Unruhe, können dieses Empfinden jedoch nicht präzise benennen. Einige 

Autorinnen und Autoren vertreten die Auffassung, dass eine starke kulturelle Betonung 

rationaler Denk- und Lebensformen dazu beitragen kann, dass der Zugang zu emotionalen und 

spirituellen Erfahrungsdimensionen eingeschränkt wird (vgl. Ruhland, 2008). Diese Deutung 

ist nicht als pauschale Behauptung zu verstehen, sondern als eine mögliche Perspektive 

innerhalb des breiten wissenschaftlichen Diskurses. Unabhängig davon bleibt die grundlegende 

spirituelle Veranlagung des Menschen bestehen, also das Bedürfnis nach Orientierung, Halt 

und einer Bedeutungsebene, die über das eigene Selbst hinausweist (vgl. Ruhland, 2008). Zu 

Beginn des 21. Jahrhunderts gaben bereits 57 Prozent der Deutschen an, an eine übergeordnete 

Kraft zu glauben (vgl. Schowalter & Murken, 2003). Die Befunde des Religionsmonitors der 

Bertelsmann Stiftung zeigen zudem, dass sich der Glaube der deutschen Bevölkerung verstärkt 

in religiöse und spirituelle Selbstzuschreibungen ausdifferenziert (vgl. Bertelsmann Stiftung, 

2008). Vor diesem Hintergrund wird die klassische Säkularisierungs-these zunehmend kritisch 

gesehen. Polak (2006) spricht in diesem Zusammenhang von einer Respiritualisierung der 

Gesellschaft. Diese Entwicklung spiegelt sich auch in der wachsenden Zahl religiöser und 

spiritueller Publikationen wider, die sowohl im deutschsprachigen als auch im internationalen 

Raum stark zugenommen haben (vgl. Fischler, 2013; Utsch et al., 2018). Ergänzend verweist 



2 

Murken (2015) darauf, dass insbesondere im angloamerikanischen Raum eine deutlich stärkere 

religionspsychologische Forschungs-landschaft besteht, während entsprechende Strukturen in 

Deutschland seit Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts kaum institutionell verankert sind.  

Interdisziplinäres Interesse.  Interdisziplinäre Forschungsinteressen zeigen seit 

einigen Jahren eine zunehmende Aufmerksamkeit für religiöse und spirituelle Phänomene. 

Ruhland (2008) gibt hierzu einen breiten Überblick und verweist auf Entwicklungen in 

Philosophie, Soziobiologie, Anthropologie und Religionswissenschaft. In der Philosophie 

setzen sich etwa Habermas (2001), Joas (2004), Metzinger (2006) und Sloterdijk (1997) erneut 

mit Fragen von Religion auseinander. In soziobio-logischen Ansätzen wird diskutiert, ob 

religiöse Vorstellungen über Trost, Schutz oder gerechte Weltordnungen evolutions-psycho-

logisch funktionale Beiträge zum sozialen Zusammenhalt leisten könnten (Voland & Söling, 

2004). Anthropologische und religions-wissenschaftliche Studien betonen die soziale 

Bindungskraft ritueller Praktiken und verweisen auf Spiritualität als grundlegendes Bedürfnis 

(vgl. Baatz, 2006; Baier, 2007; Möde, 2000; Sosis, 2005). Auch natur-wissenschaftliche 

Disziplinen wie Genforschung und Neurowissenschaft widmen sich verstärkt den biologischen 

Grundlagen religiöser Erfahrungen, wobei einzelne Autorinnen und Autoren sogar neuro-

biologische oder genetische Dispositionen für Religiosität postulieren (vgl. Alper, 2002; 

Hamer, 2005). Für die Psychologie und Medizin ist besonders relevant, dass die Untersuchung 

körperlicher und psychischer Auswirkungen spiritueller oder mystischer Erfahrungen 

zunehmend an Bedeutung gewinnt (vgl. Galuska, 2003; Heusser, 2006; Matthews, 2000; Piron, 

2003; Utsch, 2018b, Utsch, 2018d; Utsch et al., 2018). Auch in der Psychotherapie finden 

spirituelle Dimensionen vermehrt Eingang in theoretische und praktische Ansätze. Neben der 

Orientierung der Verfahren der Dritten Welle der Verhaltenstherapie an fernöstlichen 

Traditionen (Hathaway & Tan, 2009) entstehen im Rahmen einer Vierten Welle Bemühungen, 

kultur- und glaubenssensiblere Konzepte zu entwickeln, die stärker an den individuellen Sinn- 

und Wertestrukturen der Patientinnen und Patienten ansetzen. Diese Entwicklungen werden als 

Beitrag zu einer personalisierten Psychotherapie verstanden, welche die religiösen und 

spirituellen Bezugssysteme als bedeutsame Ressourcen in den therapeutischen Prozess 

einbezieht (vgl. Helg, 2000; Hundt, 2007; Madert, 2007; Peteet, 2018; Seefeldt, 2001). 

 Vierte Welle. Die aktuelle Diskussion um eine Vierte Welle der Psychotherapie nimmt 

Bezug auf Entwicklungen, die eine stärker individualisierte und mechanismenorientierte 

Perspektive verfolgen. Personalisierte Psychotherapieforschung richtet ihren Blick nicht mehr 

allein auf Symptome oder Diagnosegruppen, sondern zunehmend auf die biografisch geprägten 

Sinn- und Glaubenssysteme, die für das Erleben psychischer Krisen und für therapeutische 



3 

Veränderungsprozesse bedeutsam sein können. Damit erweitert sie die Perspektiven der Dritten 

Welle, indem sie existenzielle Dimensionen und subjektive Weltdeutungen methodisch ernst 

nimmt und als potenziell wirksame therapeutische Ressourcen einordnet (vgl. Peteet, 2018). In 

diesem Sinne lässt sich auch das übergeordnete Forschungsprogramm („F.A.C.E.“) nach-

vollziehen, in dessen Rahmen das vorliegende Projekt angesiedelt ist (vgl. Universität 

Greifswald, 2025). Es knüpft an die Bestrebungen an, individuelle Voraussetzungen, zentrale 

Wirkmechanismen und mögliche belastende Therapieeffekte genauer zu erfassen und damit ein 

differenziertes Verständnis der menschlichen Erfahrungs- und Sinnstruktur im therapeutischen 

Kontext zu ermöglichen. Religionspsychologische Fragestellungen und die Bedeutung existen-

zieller Bezüge gewinnen dabei an Sichtbarkeit, da sie für das Verständnis von Resilienz, 

Kohärenz und subjektivem Behandlungserleben eine zentrale Rolle spielen. Die vorliegende 

Arbeit positioniert sich in dieser Forschungstradition, indem sie untersucht, welche Rolle 

Glaubenssysteme und Sinnkonstruktion im Kontext psychiatrischer Behandlung für das 

Kohärenzgefühl von Patient*innen haben.  

Epistemische Einordnung und begriffliche Abgrenzung. Die Untersuchung von 

Glaubenssystemen im Zusammenhang mit psychischer Gesundheit setzt eine klare begriffliche 

Orientierung voraus. In dieser Arbeit bezeichnet Glaube eine kognitiv-emotionale Struktur der 

Sinnregulation, die Menschen dabei unterstützt, Erfahrungen in ein übergeordnetes Welt-

verständnis einzuordnen (vgl. Antonovsky, 1979; Park, 2010; Pargament, 1997). Sinn dient als 

Deutungsrahmen, der Handlungen, Beziehungen und Belastungen kohärent macht. Kohärenz 

wiederum beschreibt nach Antonovsky (1979) das Vertrauen darin, dass das eigene Leben 

verstehbar, handhabbar und bedeutsam ist. Diese Grundbegriffe sind zugleich in ein breiteres 

religionspsychologisches und religionssoziologisches Verständnis eingebettet. Nach Campiche 

(2004) kann der durch Individualisierung ausgelöste Wandel im religiösen Erleben als eine 

Verschiebung von Religion hin zu Spiritualität interpretiert werden. Während Religion 

überwiegend gemeinschaftlich organisierte Glaubenspraxis mit klaren Traditionen und Regeln 

umfasst, beschreibt Spiritualität stärker die persönliche Lebensgestaltung und das individuelle 

innere Erleben. In der Religionssoziologie wird Spiritualität zunehmend losgelöst von 

christlich-traditionellen Bezügen verstanden und entwickelt sich damit zum Gegenpol institu-

tionalisierter Religion (vgl. Campiche, 2004, zitiert nach Ruhland, 2008). Aus kognitions-

psychologischer Perspektive ist diese Unterscheidung bedeutsam, da Religiosität und 

Spiritualität jeweils unterschiedliche Merkmale, Praktiken und Symbolsysteme ausbilden, die 

jedoch beide den Glauben an eine höhere Wirklichkeit umfassen und damit den individuellen 

Deutungshorizont über das empirisch Erfahrbare hinaus erweitern (vgl. Barrett, 2000; Streib & 



4 

Hood, 2016; Zinnbauer & Pargament, 2005). Diese transzendente Bezugsdimension verleiht 

dem Denken, Erleben und Verhalten eine spezifische Färbung und bildet den zentralen 

Untersuchungsgegenstand der Glaubenspsychologie, die erforscht, wie metaphysische Über-

zeugungen kognitive Prozesse, Emotionen und Handlungsorientierungen beeinflussen können 

(vgl. Hood et al., 2009; Huber, 2003). Die genannten Begriffe verweisen zugleich auf 

unterschiedliche Erkenntnisebenen, die den interdisziplinären Charakter des Gegenstands 

bestimmen. Symbolisch-anthropologische Perspektiven betrachten Glauben als kulturelles 

Ausdruckssystem menschlicher Sinnsuche (vgl. Frankl, 1982; Jung, 1966, 1989; Tillich, 1957). 

Psychologische Ansätze betonen seine Funktionen für Identität, Emotion und Bewältigung (vgl. 

Kelly, 1955; Lazarus & Folkman, 1984). Empirische Forschung richtet den Blick auf 

beobachtbare Zusammenhänge zwischen Glaubenssystemen, Kohärenz und Gesundheit (vgl. 

Antonovsky, 1979; Hood et al., 2009; Koenig et al., 2012; Pargament, 1997; Park, 2010). Diese 

mehrschichtige Struktur macht deutlich, dass Glauben und Sinn nicht einer einzelnen Disziplin 

zugeordnet werden können. Sie stellen Grenzphänomene dar, die an der Schnittstelle zwischen 

subjektiver Erfahrung, kultureller Symbolik und empirischer Prüfbarkeit liegen. Für die 

vorliegende Arbeit wird eine psychologisch-funktionale Position eingenommen. Untersucht 

werden nicht metaphysische Wahrheitsansprüche, sondern die psychologischen Funktionen, 

Korrelate und möglichen Wirkmechanismen von Glaubenssystemen im Kontext psychischer 

Belastung. Zur Orientierung dient Anhang A, der die erkenntnistheoretischen Ebenen der Sinn- 

und Glaubenspsychologie tabellarisch zusammenfasst und die in dieser Studie vertretene 

empirisch-psychologische Position einordnet.  

Bedarf einer glaubenssensiblen Psychotherapie. Mit der zunehmenden religiösen 

Diversität in Deutschland stehen Psychotherapeut*innen immer häufiger vor der Aufgabe, 

unterschiedliche Glaubenshintergründe und damit verbundene Gesundheitsvorstellungen zu 

berücksichtigen (vgl. Agorastos, 2010; Erim 2009). Dies unterstreicht den Bedarf an 

spezifischen Kompetenzen in Kultur- und Religionssensibilität. Eine Studie von Hofmann und 

Walach (2011) zeigt, dass religiöse und spirituelle Themen bei rund einem Fünftel der 

Patient*innen auftreten, während sich die grosse Mehrheit der Therapeut*innen unzureichend 

darauf vorbereitet fühlt und eine stärkere Berücksichtigung solcher Inhalte in der Ausbildung 

wünscht. Auch aus Patientensicht ist die Thematisierung von Glauben bedeutsam. Viele 

bewerten sie als angemessen und wünschen sich eine explizite Einbeziehung ihrer religiösen 

Hintergründe (vgl. Johnson & Hayes, 2003). Religiöse Patient*innen befürchten zudem, dass 

eine religionsunsensible Therapie zentrale Aspekte ihrer Identität verfehlen könnte. Akzeptanz 

und Respekt gegenüber ihren Überzeugungen stärken hingegen die therapeutische Beziehung 



5 

(vgl. Mayers et al., 2007). Auch meine Bachelorarbeit (Schäufele, 2024) weist darauf hin, dass 

der Wunsch nach der Integration existenzieller Themen in die Psychotherapie umso aus-

geprägter war, je stärker die Glaubenssysteme der Wartelisten Klient*innen verankert waren, 

gemessen über Zentralität der Glaubensinhalte (vgl. Huber, 2003) und spirituelle Bedürfnisse 

(vgl. Büssing et al., 2010). Dieser Zusammenhang zeigte sich sogar bei Personen ohne 

artikuliertes Glaubenssystem, etwa bei atheistischen Klient*innen. Dies passt zum religions-

wissen-schaftlichen Hinweis auf einen blinden Fleck in der Spiritualitätsforschung, da 

Spiritualität häufig individualisiert bleibt und weniger an kollektive Glaubensannahmen ge-

bunden ist (vgl. Richard & Freund, 2012). Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, individuelle 

Spiritualitäts-konzepte in zukünftigen Studien differenzierter zu erfassen, etwa auch qualitativ 

durch hermeneutische Verfahren (vgl. Noth, 2010). Langfristig soll ein kulturneutraler 

Deutungs-rahmen für r/s Glaubenssysteme entwickelt werden, um die begrifflichen Unschärfen 

zwischen Spiritualität und Religiosität besser aufzulösen (vgl. Knoblauch, 2006; Utsch 2014, 

S. 33). 

Einführung in die Glaubenspsychologie. Die Glaubenspsychologie untersucht, wie 

Menschen religiöse und spirituelle Vorstellungen nutzen, um ihr Erleben, Denken und Handeln 

zu strukturieren. Im Zentrum steht dabei nicht die institutionelle Religion, sondern die 

psychologische Funktion solcher Überzeugungen für Sinn, Orientierung und Identitätsbildung. 

Frühere Arbeiten aus der Religions-psychologie haben gezeigt, dass Glaubenserleben häufig 

als subjektiv bedeutsame Form der Weltdeutung auftritt, in der Menschen Erfahrungen des 

Verbundenseins, der Transzendenz und der existenziellen Orientierung verarbeiten (vgl. James, 

1902/1997; Jung, 1966; Jung, 1989; Maslow, 1970). Aus psychologischer Perspektive können 

Glaubenssysteme als individuelle Deutungsrahmen verstanden werden, die Selbstbild, Weltbild 

und Transzendenzbezüge zu einer zusammenhängenden Sinnstruktur verbinden (vgl. 2.1.3). Sie 

bieten damit ein Ordnungsmodell, in dem existenzielle Fragen bearbeitet und Erfahrungen in 

einen verständlichen Zusammenhang gestellt werden können (vgl. 2.1.4). Forschungs-

ergebnisse weisen darauf hin, dass diese Systeme sowohl ressourcenorientierte als auch 

belastende Wirkungen entfalten können, abhängig davon, wie stabil, flexibel und integriert sie 

in der individuellen Lebensgeschichte verankert sind (vgl. Frankl, 1982; Huber, 2003; 

Pargament, 1997; Schnell, 2020). Diese Ambivalenz führt zu einer zentralen Frage der 

Glaubenspsychologie, mit welcher sich auch diese vorliegende Masterarbeit theoretisch wie 

empirisch auseinandersetzen wird: In welchem Maß wirken religiöse oder spirituelle 

Glaubenssysteme psychologisch funktional oder dysfunktional? Während ein integriertes 

Sinnsystem Orientierung, emotionale Stabilität und Bewältigungsfähigkeit fördern kann, 



6 

besteht zugleich die Möglichkeit, dass rigide oder konflikthafte Glaubenshaltungen 

Unsicherheit verstärken oder zu innerer Dissonanz beitragen. Im Rahmen dieser Arbeit wird 

daher untersucht, wie sich Struktur und Zentralität individueller Glaubenssysteme auf das 

Kohärenzgefühl auswirken und in welchem Ausmaß sie im klinischen Kontext als 

psychologische Ressource oder als Risikofaktor wirksam werden. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

2. Theoretischer Hintergrund 

Der theoretische Teil dieser Arbeit entfaltet die psychologischen Grundlagen des 

Zusammenhangs zwischen Glaubenssystem, Sinnkonstruktion und psychischer Gesundheit im 

Kontext seelischer Krisen. Im ersten Kapitel wird erläutert, wie das Kohärenzgefühl aus der 

kognitiven Sinnkonstruktion einer triadischen Weltanschauung hervorgeht (vgl. 2.1), die sich 

aus Selbstbild, Weltbild und Gottesbild zusammensetzt und den Deutungsrahmen individueller 

Erfahrung bildet (vgl. 2.1.3). Der Glaube wird dabei als psychologisches System verstanden, 

das Erfahrungen ordnet, Bewertungen lenkt und das Gefühl innerer Stimmigkeit herstellt (vgl. 

2.1.4). Innerhalb dieses Ansatzes ist er eng mit dem Gottesbild verbunden, da beide auf 

derselben Ebene der kognitiven Sinnkonstruktion wirken und zentrale Bezugspunkte 

individueller Weltdeutung bilden. Unter Bedingungen psychischer Krise wird dieses System 

besonders herausgefordert, da Inkonsistenzen zwischen Überzeugung und Erfahrung zu 

Dissonanz und Desorientierung führen können (vgl. 2.2). Zur Erklärung dieser Dynamik 

werden drei theoretische Perspektiven herangezogen, die den Zusammenhang zwischen 

Sinnkonstruktion und Kohärenz verdeutlichen. Zudem wird gezeigt, wie Prozesse der 

Dissonanzreduktion, Ressourcenaktivierung und Sinnwiederherstellung im weiteren Verlauf 

des Theorieteils die Grundlage der Krisenbewältigung bilden und welche Rolle dabei psycho-

therapeutische und klinisch glaubenspsychologische Ansätze einnehmen (vgl. Anhang C).

 Theoretischer Kern. Ausgangspunkt bildet das Konzept des Kohärenzgefühls nach 

Antonovsky (1987), das beschreibt, wie ein überdauerndes Vertrauen in die Verstehbarkeit, 

Handhabbarkeit und Sinnhaftigkeit des eigenen Lebens zur psychischen Gesundheit beiträgt 

(vgl. 2.1.1). Ergänzend liefert die Theorie der persönlichen Konstrukte von Kelly (1955) eine 

kognitive Erklärung dafür, wie Menschen ihre Erfahrungen in Deutungssysteme einordnen und 

diese anpassen, um Kohärenz und Kontrolle zu wahren (2.1.2). Die Theorie der kognitiven 

Dissonanz nach Festinger (1957) verdeutlicht schließlich, welche inneren Spannungen 

entstehen, wenn Überzeugungen und Erfahrungen einander widersprechen, und wie daraus 

Prozesse der Neuorientierung hervorgehen (vgl. 2.1.3; 2.1.4). Die drei theoretischen 

Perspektiven werden in einem gemeinsamen Rahmenmodell zusammengeführt, das auf der 

Weltanschauung als triadischem Deutungssystem aus Selbstbild, Weltbild und Gottesbild 

aufbaut (vgl. Rizzuto, 1979; Sire, 2009). Dieses Modell bildet die kognitive Grundlage, auf der 

Glaubenssysteme entstehen, sich verändern und im Spannungsfeld von Krise und Gesundheit 

wirksam werden. Damit wird der Glaube als psychologisch relevantes Sinnsystem gefasst, das 

in Abhängigkeit von seiner Integration in die individuelle Weltanschauung zum Aufbau, Erhalt 

oder zur Wiederherstellung des Kohärenzgefühls beitragen kann. 



8 

2.1 Kohärenzgefühl & Sinnkonstruktion 

 

„Die geistige Freiheit des Menschen, die man ihm bis zum letzten Atemzug nicht 

nehmen kann, läßt ihn auch noch bis zum letzten Atemzug Gelegenheit finden, sein 

Leben sinnvoll zu gestalten.“ (Frankl, 1946/2010, S. 142) 

             

Das Bedürfnis, dem eigenen Leben Sinn und innere Ordnung zu verleihen, gehört zu 

den zentralen psychischen Aufgaben des Menschen. Diese Fähigkeit, Erfahrungen zu deuten 

und in ein übergeordnetes Ganzes einzuordnen, bildet die Grundlage der psychischen Kohärenz. 

Im Kontext dieser Arbeit wird sie als kognitiver und existenzieller Prozess verstanden, der 

durch das Zusammenspiel zwischen Deutungskompetenz, Weltanschauung und Erfahrungen 

dynamisch entsteht. Damit lässt sich der Begriff der Sinnkonstruktion theoretisch präzisieren: 

Er verweist auf jenen Prozess, der im Konzept des Kohärenzgefühls strukturell gefasst wird. 

2.1.1 Kohärenzgefühl  

 Das Konzept des Kohärenzgefühls liefert einen theoretischen Ausgangspunkt für die 

Frage, wie Individuen aus Erfahrung Sinn und Ordnung ableiten. Als Kern der Salutogenese 

beschreibt es die Fähigkeit, die eigene Lebenswelt kognitiv zu strukturieren und emotional zu 

integrieren. Damit fungiert es zugleich als Bindeglied zwischen kognitiver Stabilität und 

existenzieller Sinnorientierung - zwei Dimensionen, die in dieser Arbeit über die Verbindung 

zu Glaubenssystemen und Weltanschauung weitergeführt werden.  

2.1.1.1 Definition & Komponenten 

Antonovsky (1979, 1987, 1993) beschreibt das Kohärenzgefühl (Sense of Coherence, 

SOC) als eine stabile, zugleich entwicklungsfähige Lebensorientierung, die sich in einem 

überdauernden Vertrauen ausdrückt, dass innere und äußere Reize strukturierbar, erklärbar und 

bewältigbar sind. Es repräsentiert damit eine Grundhaltung gegenüber der Welt und dem 

eigenen Leben, die auf Ordnung, Vorhersagbarkeit und Sinn beruht. Das Kohärenzgefühl setzt 

sich aus drei Komponenten zusammen: 

1) Verstehbarkeit: Wahrnehmung von Ereignissen als konsistent, erklärbar und 

vorhersehbar - die kognitive Dimension (vgl. Antonovsky, 1987). 

2) Handhabbarkeit: Vertrauen in die Verfügbarkeit interner und externer Ressourcen zur 

Bewältigung von Anforderungen - die instrumentelle Dimension (vgl. Antonovsky, 

1987). 

3) Sinnhaftigkeit: Empfinden von Herausforderungen als lohnend und bedeutsam - die 

motivationale Dimension (vgl. Antonovsky, 1987). 



9 

 

Diese drei Dimensionen wirken in enger Wechselwirkung: Nur wenn Erfahrungen zugleich 

verstehbar, handhabbar und sinnhaft erscheinen, kann Kohärenz als psychische Erfahrung von 

Ordnung und Sinn entstehen. Damit ist der theoretische Rahmen umrissen; zugleich stellt sich 

die Frage, wie stabil und empirisch trennscharf diese drei Komponenten tatsächlich sind .  

2.1.1.2 Kritik & Konstruktkonvergenz 

Trotz seiner konzeptuellen Eleganz gilt das Kohärenzgefühl als theoretisch wie empirisch 

vielschichtiges Konstrukt. Zahlreiche Studien haben die faktorenanalytische Struktur der von 

Antonovsky entwickelten SOC-Skalen (SOC-29, SOC-13) überprüft, ohne die postulierte 

Dreiteilung in Verstehbarkeit, Handhabbarkeit und Sinnhaftigkeit konsistent bestätigen zu 

können. So berichten Schumacher et al. (2000), dass sich in den meisten Untersuchungen 

entweder ein Generalfaktor oder abweichende Ladungsmuster ergeben, die nur teilweise mit 

Antonovskys ursprünglicher Zuordnung übereinstimmen. Diese Inkonsistenzen verweisen 

darauf, dass die drei Komponenten des SOC, wie Antonovsky (1987) selbst formulierte: 

„inextricably intertwined" seien (vgl. Antonovsky, 1987, S. 86) und weniger als voneinander 

trennbare Subdimensionen denn als einheitlicher Kohärenzmodus zu verstehen sind. 

Konstruktkonvergenz. Zudem zeigt sich eine enge Konstruktkonvergenz mit verwandten 

psychologischen Ressourcen wie Kontrollüberzeugung1, Selbstwirksamkeit2, Resilienz (vgl. 

2.3.1.1), Hardiness3 und dispositionalem Optimismus (vgl. Eriksson & Lindström, 2006; 

Schumacher et al., 2000). Die hohen Korrelationen zu diesen Konzepten werden teils als 

Validitätsproblem interpretiert, können jedoch auch als Hinweis darauf verstanden werden, 

dass das Kohärenzgefühl eine Meta-Ressource darstellt; respektive eine übergreifende 

Integrationsleistung, die kognitive, emotionale und motivationale Komponenten psychischer 

Gesundheit verbindet. Aus dieser konzeptionellen Uneindeutigkeit ergibt sich die Notwen-

digkeit, den empirischen Gesundheitsbezug genauer zu betrachten. 

 
1 Kontrollüberzeugungen = Kontrollüberzeugungen („locus of control") bezeichnen die generalisierte Erwartung 

einer Person, inwieweit sie selbst (internal) oder äußere Kräfte wie Zufall, Schicksal oder andere Menschen 

(external) das eigene Leben und dessen Ergebnisse bestimmen. Personen mit internaler Kontrollüberzeugung 

erleben sich selbst als wirksam und verantwortlich für eigene Handlungen, während externale 

Kontrollüberzeugungen mit einem Gefühl der Fremdbestimmung und geringerer Selbstwirksamkeit einhergehen 

(vgl. Rotter, 1966). 
2 Selbstwirksamkeit = Die Selbstwirksamkeit bezeichnet nach Bandura (1977) die Überzeugung einer Person, 

durch eigenes Handeln bestimmte Situationen meistern und gewünschte Ergebnisse erreichen zu können. Sie kann 

daher als der Glauben an die eigene Fähigkeit, ein Verhalten erfolgreich auszuführen, das notwendig ist, um 

Einfluss auf Ereignisse zu nehmen, verstanden werden. 
3 Hardiness = Das „Hardiness-Konzept“ entspricht der psychologischen Widerstandskraft. Klassischerweise 

besteht es aus den folgenden drei Komponenten: 1) Commitment (Engagement/Verpflichtung) als Tendenz aktiv 

und involviert zu bleiben, statt sich zurückzuziehen, 2) Control (Kontrolle) als die Überzeugung, einen Einfluss 

auf Ereignisse und Ergebnisse hat, 3) Challenge (Herausforderung) als innere Haltung, Veränderungen als Chance 

und nicht nur als Bedrohung zu sehen (vgl. Kobasa, 1979). 



10 

2.1.1.2 Kohärenz & Gesundheit (Salutogenese) 

 Antonovsky entwickelte das Konzept im Rahmen seiner Salutogenese-Theorie, die 

nicht fragt, warum Menschen krank werden, sondern warum sie gesund bleiben (vgl. 

Antonovsky, 1979). Kohärenz fungiert dabei als zentrale psychische Ressource, die Stressoren 

abpuffert und adaptive Bewältigungsprozesse begünstigt. Ein stark ausgeprägtes Kohärenz-

gefühl korreliert konsistent mit psychischer Gesundheit, Resilienz und Lebens-zufriedenheit, 

während niedrige Werte mit erhöhter Anfälligkeit für Stress, Depression und Angst einher-

gehen (vgl. Aguilar-Latorre et al., 2023; Eriksson & Lindström, 2006; Schäfer et al., 2023). 

 Kohärenzgefühl und psychische Krisen. So zeigt eine Meta-Analyse von Schäfer und 

Kolleg*innen (2023) einen mittleren negativen Zusammenhang zwischen Kohärenzgefühl und 

psychischen Problemen von r = -0.46 (95 % KI [-0.53; -0.39]), was die robuste Schutzwirkung 

eines starken Kohärenzgefühls gegenüber psychischer Belastung unterstreicht. Der Effekt war 

besonders ausgeprägt bei internalisierenden Störungen wie Depression, Angst und sozialer 

Rückzugsneigung, während er bei externalisierenden Symptomen und psychosomatischen 

Beschwerden etwas geringer ausfiel (vgl. Schäfer et al., 2023).     

 Kohärenzgefühl und chronische Belastungen. Aguilar-Latorre und Kolleg*innen 

bestätigen (2023) diese Ergebnisse im Rahmen einer systematischen Übersichtsarbeit, die bei 

Patient*innen mit chronischen Schmerzen einen gepoolten negativen Zusammenhang zwischen 

Kohärenzgefühl und depressiven Symptomen von r = -0.55 (95 % KI [-0.70; -0.41]) fanden. 

Diese Ergebnisse verdeutlichen, dass ein starkes Kohärenzgefühl auch unter chronischen 

Belastungen eine bedeutsame protektive Funktion für emotionale Stabilität und psychische 

Anpassungsfähigkeit erfüllen kann (vgl. Aguilar-Latorre et al., 2023).    

 Damit stehen die Befunde im Einklang mit Kolip et al. (2000), die betonen, dass das 

Kohärenzgefühl die „gesundheitsfördernde Fähigkeit" eines Individuums widerspiegelt, 

Sinnzusammenhänge zu erkennen und Belastungen in ein übergeordnetes Lebensschema 

einzuordnen. Es kann somit als psychologisches Kernelement der kognitiven Ordnung 

betrachtet werden.        

 Kohärenzgefühl als dynamischer Integrationsfaktor. Schumacher et al. (2000) 

weisen jedoch darauf hin, dass die empirische Nähe des SOC zu Persönlichkeitsmerkmalen wie 

Neurotizismus, negativer Affektivität und Depressivität eine methodische Herausforderung 

darstellt. Die hohen negativen Korrelationen zwischen diesen Variablen lassen sich sowohl als 

Ausdruck gemeinsamer Varianz (z. B. emotionale Stabilität) als auch als Hinweis auf eine über-

geordnete psychologische Struktur deuten. In der hier vertretenen Perspektive spricht diese 

Befundlage für die Auffassung, dass Kohärenz nicht als isoliertes Trait-Konstrukt, sondern als 



11 

dynamischer Integrationsfaktor innerhalb des psychischen Funktionssystems zu verstehen ist. 

Seine Wirkung auf Gesundheit und Bewältigung erfolgt demnach weniger direkt als vielmehr 

vermittelt über die Fähigkeit, Erfahrungen in ein sinnhaftes Deutungssystem einzubetten - eine 

Funktion, die in Kapitel 2.1.3 im Zusammenhang mit der triadischen Weltanschauungsstruktur 

weiter ausgeführt wird. Damit rückt die Frage in den Mittelpunkt, welche psychologischen 

Mechanismen die Entstehung dieser Erfahrung ermöglichen. 

2.1.1.3 Kohärenz als kognitive Ordnung 

 Während Antonovsky das Kohärenzgefühl als überdauernde Lebensorientierung 

versteht, wird es im Rahmen dieser Arbeit als psychologisches Produkt einer funktionierenden 

kognitiven Sinnkonstruktion interpretiert, in der r/s Glaubenssysteme eine integrative Rolle 

innerhalb der weltanschaulichen Triade einnehmen (vgl. 2.1.3; 2.1.4). Die Weltanschauung 

fungiert dabei als Deutungsrahmen, in dem Erfahrungen kognitiv eingeordnet, emotional 

verarbeitet und durch metaphysische Annahmen religiöser oder spiritueller Art auf eine 

existenzielle Ebene erweitert werden können (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Park, 2010). Dieser 

fortlaufende Prozess der Bedeutungsbildung entspricht funktional dem Aufbau und Erhalt von 

Kohärenz.            

 Das Kohärenzgefühl lässt sich somit als subjektive Erfahrung kognitiver Ordnung 

verstehen. Es entsteht, wenn zwischen Weltanschauung und erlebter Realität eine hinreichende 

Passung besteht und das Individuum sein Selbst und Weltverständnis als stimmig erlebt. Wird 

diese Passung gestört, etwa durch existentielle Krisen, widersprüchliche Erfahrungen oder den 

Verlust zentraler Glaubensüberzeugungen, kann Kohärenzverlust zu kognitiver Dissonanz (vgl. 

Festinger, 1957), Desorientierung und psychischer Belastung führen (vgl. 2.2.1.2.1). Vor 

diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie diese kognitive Ordnung konstruiert, 

aufrechterhalten und im Angesicht von Widersprüchen transformiert wird. Die Theorie der 

persönlichen Konstrukte von George A. Kelly (1955) bietet hierfür ein präzises Modell. Sie 

beschreibt die grundlegenden kognitiven Mechanismen, durch welche Individuen ihre Realität 

strukturieren, Deutungsmuster bilden und fortlaufend anpassen, um Kohärenz und Orientierung 

zu bewahren.  

2.1.2 Theorie der persönlichen Konstrukte  

 Die Theorie der persönlichen Konstrukte wurde von George A. Kelly (1955) entwickelt 

und zählt zu den zentralen kognitiven Ansätzen der Psychologie des 20. Jahrhunderts. Sie 

beschreibt den Menschen als aktiv forschendes Wesen, das fortwährend versucht, seine Umwelt 

zu verstehen, zu strukturieren und zukünftige Ereignisse vorherzusagen. In diesem Verständnis 

reagiert der Mensch nicht passiv auf Reize, sondern entwickelt individuelle Deutungsmuster, 



12 

mit deren Hilfe er die Realität interpretiert und eigene Erfahrungen ordnet (vgl. Kelly, 1955; 

Walker & Winter, 2007). Diese Deutungsmuster bezeichnet Kelly als persönliche Konstrukte. 

2.1.2.1 Grundannahmen und Mechanik 

Psychische Organisation. Ein persönliches Konstrukt ist eine bipolare mentale 

Dimension, entlang derer Erfahrungen verglichen, bewertet und eingeordnet werden, etwa 

„sicher - unsicher" oder „gerecht - ungerecht". Solche Konstrukte bilden zusammen ein 

hierarchisch organisiertes System, das Wahrnehmung, Emotion und Verhalten lenkt (vgl. 

Fransella, 2003). Jeder Mensch verfügt über ein einzigartiges Konstruktionssystem, das sich 

aus früheren Erfahrungen speist, kulturell geprägt ist und eine subjektive Wirklichkeit 

hervorbringt (vgl. Kelly, 1955). Dieses System dient in erster Linie der Antizipation: Menschen 

nutzen ihre Konstrukte, um Ereignisse vorherzusagen und damit ein Gefühl von Kontrolle und 

Kohärenz zu erzeugen (vgl. Walker & Winter, 2007). 

Dynamik. Kelly beschreibt diesen Prozess als einen zyklischen Vorgang aus 

Antizipation, Erfahrung und Revision. Erfahrungen werden mit bestehenden Konstrukten 

abgeglichen, wodurch entweder Bestätigung oder Widerspruch entsteht. Führen neue 

Erlebnisse zu Widersprüchen, kommt es zu einem inneren Spannungszustand, der kognitiven 

Dissonanz ähnelt (vgl. 2.2.1.4). Um diesen Zustand zu verringern, werden Konstrukte 

angepasst, differenziert oder umgedeutet (vgl. Kelly, 1955). Auf diese Weise bleibt das gesamte 

Konstruktionssystem dynamisch und lernfähig. Kelly spricht in diesem Zusammenhang von 

der psychologischen Aufgabe des Menschen, ein Gleichgewicht zwischen Stabilität und 

Veränderung herzustellen (vgl. Fransella, 2003). 

Sinnkonstruktion. Für die vorliegende Arbeit ist besonders relevant, dass Kelly die 

Konstruktion von Bedeutung als Grundlage psychischer Stabilität beschreibt. Individuen, deren 

Konstruktsysteme flexibel und zugleich konsistent sind, verfügen über eine höhere 

Anpassungsfähigkeit an Lebensveränderungen und Belastungen (vgl. Winter & Reed, 2016). 

Damit liefert Kelly eine kognitive Erklärung für die Entstehung und Aufrechterhaltung von 

Kohärenz: Sie entsteht, wenn das Konstruktionssystem differenziert genug ist, um neue 

Erfahrungen zu integrieren, und gleichzeitig stabil genug bleibt, um Identität und Sinn zu 

wahren (vgl. Walker & Winter, 2007). Damit lässt sich Kellys Ansatz in größere theoretische 

Linien einordnen, die die Konstruktion von Bedeutung ebenfalls beschreiben.   

2.1.2.2 Theoretische Anschlüsse  

 Piaget. Kellys Theorie lässt sich in zentrale psychologische Traditionen einordnen, die 

sich mit der Frage beschäftigen, wie Menschen Sinn, Ordnung und Identität konstruieren. Sie 

gilt als frühes Fundament der kognitiven Wende und verbindet Elemente aus Lern-, 



13 

Entwicklungs- und Humanpsychologie. Parallelen bestehen insbesondere zu Piagets 

Entwicklungsmodell, das Lernen als fortlaufende Anpassung kognitiver Schemata durch 

Assimilation4 und Akkommodation5 beschreibt (vgl. Piaget, 1954). Dieses Prinzip spiegelt 

Kellys Verständnis des zyklischen Konstruktionsprozesses6 inhaltlich wider. 

Frankl, Antonovsky und Festinger. Darüber hinaus steht Kellys Ansatz in enger 

Verbindung zu sinntheoretischen und humanistischen Perspektiven. Frankl (2010) beschreibt 

die Suche nach Sinn als Grundantrieb des Menschen. Kelly versteht die Konstruktion 

persönlicher Bedeutungen in ähnlicher Weise als zentrale Aufgabe psychischer Entwicklung. 

Eine theoretische Nähe besteht ebenso zu Antonovskys (1987) Konzept des Kohärenzgefühls. 

Beide Modelle gehen von einem aktiven, interpretierenden Subjekt aus, das seine Umwelt durch 

sinnstiftende Deutungsmuster ordnet, um Orientierung und psychische Stabilität zu wahren. 

Schließlich lassen sich auch Bezüge zu Festingers (1957) Theorie der kognitiven Dissonanz 

herstellen, insofern beide Ansätze das Streben nach Konsistenz zwischen Erfahrung und 

Überzeugung als Grundmotiv menschlicher Kognition begreifen (vgl. 2.2.1.4 Kognitive 

Dissonanz). 

Fazit. Kellys Theorie kann damit als Bindeglied zwischen kognitiver, humanistischer 

und konstruktivistischer Psychologie verstanden werden. Sie liefert einen theoretischen 

Rahmen, der die fortlaufende Selbst- und Welterzeugung des Individuums zu einer 

persönlichen „Lebenswelt“ als dynamischen Prozess der Sinnkonstruktion beschreibt, ein 

Prozess, der im Kontext dieser Arbeit die psychologische Grundlage für die Entstehung und 

Stabilisierung von Glaubenssystemen bildet. Damit ist die konzeptionelle Einbettung umrissen, 

wodurch sich die klinische Relevanz dieses Modells klarer bestimmen lässt. 

2.1.2.3 Gesundheitliche Aspekte 

 Die klinische Relevanz von Kellys Theorie liegt in ihrer Erklärung psychischer Stabilität 

als Funktion kognitiver Kohärenz. Mentale Gesundheit entsteht demnach, wenn das System 

persönlicher Konstrukte ausreichend flexibel ist, um neue Erfahrungen aufzunehmen, zugleich 

aber genügend Stabilität bietet, um Identität und Sinn aufrechtzuerhalten (vgl. Kelly, 1955; 

Walker & Winter, 2007). Ein zu rigides System führt zu Erstarrung und verhindert die 

Integration neuer Erfahrungen, während ein zu offenes System Desintegration begünstigt, da 

 
4 Assimilation = Aufnahme neuer Erfahrungen in bestehende kognitive Strukturen, indem neue Informationen an 

vorhandene Deutungsmuster angepasst werden (vgl. Piaget, 1954). 
5 Akkommodation = Anpassung bestehender kognitiver Strukturen, um widersprüchliche oder neuartige 

Erfahrungen zu integrieren (vgl. Piaget, 1954). 
6 Zyklischer Konstruktionsprozess = Kelly beschreibt den menschlichen Erkenntnisprozess als zyklisch, da jedes 

Individuum fortlaufend Hypothesen über die Welt bildet, diese anhand von Erfahrungen überprüft und 

anschließend seine Deutungsmuster revidiert. Dieser Prozess aus Antizipation, Erfahrung und Revision ermöglicht 

Lernen, Anpassung und den Erhalt kognitiver Kohärenz (vgl. Kelly, 1955). 



14 

stabile Orientierungspunkte verloren gehen. Psychische Stabilität ergibt sich somit aus dem 

fortwährenden Gleichgewicht zwischen Stabilität (a) und Veränderungsfähigkeit (b), also der 

Fähigkeit, Erfahrungen so in das bestehende Konstruktionssystem einzuordnen, dass Kohärenz 

und Selbstkonsistenz erhalten bleiben. 

Gesundheitsmodell. Da die persönlichen Konstrukte die Art und Weise bestimmen, 

wie Menschen ihre Wirklichkeit interpretieren, beeinflussen sie unmittelbar die Wahrnehmung 

und Verarbeitung von Belastungen. Bereits Kelly (1955) betonte, dass psychische Stabilität 

davon abhängt, inwieweit Individuen ihr persönliches Konstruktionssystem flexibel an neue 

Erfahrungen anpassen können, ohne dabei ihre grundlegende Orientierung zu verlieren. 

Aufbauend auf dieser Annahme beschrieben Landfield und Leitner (1980), dass das Ausmaß 

an Anpassungsfähigkeit und Differenziertheit innerhalb des Konstruktsystems wesentlich 

bestimmt, wie erfolgreich Individuen Widersprüche, Konflikte und emotionale Spannungen 

bewältigen. Leitner (1979, 1984) konnte zeigen, dass Veränderungen innerhalb persönlicher 

Konstrukte eng mit Prozessen der Selbstregulation und Emotionsverarbeitung verknüpft sind, 

was die klinische Bedeutung von Flexibilität und Kohärenz innerhalb des Konstruktsystems 

unterstreicht. Psychische Gesundheit kann daher als Ausdruck einer gelungenen Balance 

zwischen Stabilität und Veränderungsfähigkeit verstanden werden - also der Fähigkeit, neue 

Erfahrungen in bestehende Sinnsysteme zu integrieren, ohne das eigene Identitätsgefüge zu 

destabilisieren (vgl. Kelly, 1955; Landfield & Leitner, 1980; Leitner, 1979, 1984). 

 Salutogenese. Kohärenz kann somit als emergente Eigenschaft eines stabil flexiblen 

Konstruktionssystems verstanden werden, das Kellys Theorie in den Kontext salutogener 

Modelle einordnet. In dieser Perspektive wird mentale Gesundheit als Ergebnis fortlaufender 

Bedeutungsbildung verstanden, die Krisen und Unsicherheiten nicht vermeidet, sondern sie in 

ein erweitertes Deutungssystem integriert. Anhang C widmet sich der Thematik, inwiefern die 

Bewältigung von Krisen durch solche Prozesse auf individueller Ebene stattfinden und 

psychotherapeutisch, sowie glaubenspsychologisch unterstützt werden können. Aus diesen 

Annahmen ergibt sich ein zusammenhängender Bezugsrahmen, der für die Zielsetzung dieser 

Arbeit zentrale Bedeutung hat.      

2.1.2.4 Fazit für diese Arbeit 

Kellys Ansatz liefert damit einen zentralen Beitrag zu einer psychologisch fundierten 

Salutogenese: Er beschreibt nicht nur, dass Sinn erlebt werden kann, sondern wie dieser 

konstruiert wird. Die Theorie der persönlichen Konstrukte stellt somit ein kognitives 

Bindeglied zwischen Sinnkonstruktion, Kohärenz und psychischer Gesundheit dar und bietet 

ein theoretisches Fundament, um Glaubenssysteme als strukturierende und potenziell heilende 



15 

Dimension menschlicher Erfahrung zu verstehen. In diesem theoretischen Rahmen lässt sich 

die Weltanschauung als übergeordnetes Konstruktionssystem verstehen, das die grundlegenden 

Bezugsrahmen der Sinnbildung umfasst. Im Folgenden werden die drei zentralen Dimensionen: 

1) Selbstbild, 2) Weltbild und 3) Gottesbild dargestellt, sowie das psychologische Fundament, 

auf dem die persönlichen Konstrukte verankert sind und somit das Erleben von Sinn und 

Kohärenz ermöglichen. 

2.1.3 Weltanschauung als triadischer Bezugsrahmen  

 Weltanschauungen spiegeln grundlegende ideologische Überzeugungen wider, die eine 

Person sowohl aus eigener Erfahrung (vgl. 2.1.2) als auch aus der intellektuellen 

Auseinandersetzung mit einschlägigen Themen und Fragen aus der Wissenschaft (u. a. Politik, 

Wirtschaft, Soziologie, Psychologie, Theologie, Religionswissenschaft, existenzielle 

Philosophie, etc.) entwickeln kann. In ihrer Gesamtheit bilden sie ein systematisches 

Deutungsschema, welches einen Einfluss auf die Interpretation von Zusammenhängen ausübt 

und somit die Bildung von Kausalattributionen7 moduliert (vgl. Koltko-Rivera, 2004). Studien 

zeigen, dass der Inhalt persönlicher Überzeugungen systematisch verzerrt, wie Menschen 

Ursachen für Ereignisse zuschreiben. Beispielsweise werden Verhaltensweisen stärker 

verurteilt und verantwortlich gemacht, das den eigenen (etwa traditionell vs. nicht-traditionell 

geprägten) Glaubenssätzen widerspricht (vgl. Blanchard-Fields et al., 2012).   

 Damit eine solche Weltanschauung aufrechterhalten werden kann, erfordert sie 

fortlaufende kognitive Prozesse der Integration, Bewertung und Neuordnung von Erfahrungen. 

Diese dynamische Sinnstabilisierung ermöglicht es dem Individuum, Inkonsistenzen zwischen 

Erleben und Überzeugung auszugleichen und die Kohärenz seines Welt- und Selbst-

verständnisses zu bewahren (vgl. Antonovsky, 1987; Kelly, 1955; Park, 2010). In dieser 

Perspektive wird die Weltanschauung zu einem psychologischen System, das dieselben 

integrativen Funktionen erfüllt wie das Kohärenzgefühl im Modell der Salutogenese (vgl. 

2.1.1). Während Antonovsky (1987) das Kohärenzgefühl als globale Orientierung beschreibt, 

die Vertrauen in die Strukturierbarkeit, Handhabbarkeit und Sinnhaftigkeit der Lebenswelt 

vermittelt, bildet die Weltanschauung das kognitive Fundament, auf dem diese Haltung ruht. 

Schumacher et al. (2000) argumentieren, dass das Kohärenzgefühl weniger ein isoliertes 

Persönlichkeitsmerkmal darstellt, sondern vielmehr ein Meta-Konstrukt, das verschiedene 

psychische Ressourcen integriert - darunter Kontrollüberzeugung, Selbstwirksamkeit, 

 
7 Kausalattributionen sind inferenzbasierte Ursachenzuschreibungen, mit denen Menschen Ereignisse und 

Verhalten erklären (z.B. „Ich bekomme für die Masterarbeit eine 1, weil ich interdisziplinäre Quellen vereint und 

methodisch sauber gearbeitet habe.“). Sie strukturieren Erwartungen, Emotionen und Handeln (vgl. Heider, 1958, 

Kelley, 1967, 1973; Weiner, 1985, 1986). 



16 

Optimismus und Resilienz. Übertragen auf die vorliegende Theorieebene lässt sich das SOC 

somit als funktionaler Ausdruck einer intakten Weltanschauung verstehen: Je konsistenter die 

kognitiven und existenziellen Bezugsrahmen eines Menschen organisiert sind, desto höher ist 

seine wahrgenommene Kohärenz. Daraus folgt, dass Weltanschauung und Kohärenzgefühl 

zwei Perspektiven auf denselben psychologischen Mechanismus darstellen, zum einen auf der 

Strukturebene (mentale Ordnungsarchitektur; vgl. 2.1.3), zum anderen auf der Erlebensebene 

(subjektives Kohärenzempfinden; vgl. 2.1.1). Beide sind Ausdruck einer übergeordneten 

Integrationsleistung des Bewusstseins, das disparate Erfahrungen, Emotionen und Bedeutungen 

in ein zusammenhängendes System überführt. In diesem Zusammenhang lässt sich 

Weltanschauung als übergeordnetes Konstruktionssystem begreifen, das persönliche Deutungs-

muster ordnet und die Grundlage der triadischen Struktur aus Selbstbild, Weltbild und 

Gottesbild bildet (vgl. Rizzuto, 1979; Sire, 2009). Die Aufrechterhaltung einer Weltanschauung 

erfordert fortlaufende Deutungsarbeit. Wann immer neue Erfahrungen die bestehende Ordnung 

in Frage stellen, wird der Mensch dazu angehalten, seine kognitiven und emotionalen 

Bezugssysteme neu zu justieren - ein Prozess, der den Übergang von Stabilität zu Rekon-

struktion markiert (vgl. Madert, 2007; Meyer, 1988; Stiensmeier-Pelster et al., 1995). Diese 

„Rekonstruktionsleistung" kann in salutogenetischer Sprache als Wiederherstellung von 

Kohärenz verstanden werden. Sowohl Antonovskys als auch Kellys Theorie (vgl. 2.1.2) zielen 

darauf, die Fähigkeit des Menschen zu erklären, Inkonsistenzen zwischen innerer und äußerer 

Realität zu erkennen und aktiv auszugleichen. Während Kelly (1955) diesen Prozess als 

Revision persönlicher Konstrukte beschreibt, versteht Antonovsky ihn als Ausdruck einer 

generalisierten Lebenshaltung, die Vertrauen in die Sinnhaftigkeit des Daseins beinhaltet. 

Beide Modelle beschreiben somit komplementär dieselbe Grundtendenz: das Streben nach 

Bedeutungs- und Strukturkohärenz. Diese strukturelle Perspektive erklärt jedoch erst teilweise, 

wie Störungen dieser Ordnung entstehen. Hier knüpfen schematheoretische Modelle an. 

 Kognitive Neuorientierungsprozesse. Gemäß dem schematheoretischen Modell der 

Überraschung (vgl. Meyer, 1988) werden aktive Schemata ständig auf Übereinstimmung mit 

den Informationen abgeglichen, welche auf das Individuum durch seine Erfahrungen einströmt 

(„Realitätsprüfung“). Unerwartete Ereignisse, also solche, die nicht erwartungskonform durch 

die eigenen (Deutungs-)Schemata vorhergesagt werden konnten, lösen unter anderem 

Überraschung aus, welche Neugier und daraufhin eine Ursachensuche anstößt und so 

„kognitive Neuorientierungsprozesse“ in Gang setzt (vgl. Madert, 2007; Stiensmeier-Pelster et 

al., 1995). Die Wahrnehmung der mangelhaften Übereinstimmung zwischen Weltanschauung, 

respektive Glaubenssystem, und Realität kann somit im Sinne von Festinger (1957) als 



17 

kognitive Dissonanz (vgl. 2.2.1.4) verstanden werden. Festinger vertrat die Auffassung, dass 

jedem Menschen ein Wunsch nach Konsistenz der Kognitionen (Stringenz) zugrunde liegt; was 

einerseits die Bildung von ideologischen Überzeugungen zu hermeneutischen Glaubens-

systemen unterstreicht und andererseits die Frustration erklärt, welche bei der Wahrnehmung 

einer mangelhaften Übereinstimmung zwischen Glauben & Realität entsteht, wodurch das 

Motiv zur kognitiven Neuorientierung aktiviert wird. Damit lässt sich die strukturelle Nähe 

zwischen Weltanschauung und Kohärenzgefühl deutlicher erfassen. Das Kohärenzgefühl kann 

hier als psychologischer Indikator dieses Ordnungsprozesses verstanden werden. Es 

signalisiert, in welchem Maß das Individuum seine Erfahrungen in Über-einstimmung mit 

seinen Deutungsrahmen erlebt. Fällt diese Übereinstimmung weg, etwa durch Krisen (vgl. 2.2) 

oder traumatische Erfahrungen (vgl. Madert, 2007), wird Kohärenzverlust als Desorientierung 

erlebt - was die Notwendigkeit zur kognitiven Rekonstruktion einleitet. Damit erweist sich das 

Kohärenzgefühl als dynamisches Feedback-System innerhalb der Welt-anschauung: Es 

spiegelt, wie funktional die aktuellen Glaubens- und Deutungssysteme die Erfahrung des 

Individuums integrieren können. Ein negatives Extrembeispiel für unerwartete Überraschungen 

und behaviorale Strategien zur Dissonanzreduktion8 belegen Studien-ergebnisse zu 

traumatischen Erfahrungen. So zeigte Hauser (2004) in einer Metaanalyse von fünf 

deutschsprachigen Untersuchungen, dass 72-95% der Reaktionen auf traumatischen Stress 

darin bestanden, die Krise durch eine aktive Sinnsuche zu bewältigen. Madert erklärte (2007) 

die Beschäftigung mit spirituellen Fragen als Folge einer Erschütterung des Selbst- und 

Weltbilds durch die schwere, traumatische Erfahrung (zitiert nach Schäufele, 2024). 

 Diese Befunde illustrieren anschaulich, inwiefern Krisen bestehende Deutungssysteme 

destabilisieren können, jedoch gleichzeitig Prozesse der Sinnrekonstruktion aktivieren können, 

durch die das Individuum eine neue Form von Kohärenz gewinnen kann. In diesem Sinne 

fungiert die Weltanschauung als psychologisches Terrain, auf dem Kohärenz fortlaufend 

erzeugt, verloren und wiederhergestellt wird - eine Perspektive, die später im empirischen Teil 

(vgl. 2.3) anhand der Zusammenhänge zwischen Kohärenzgefühl, Glaubenssystem und 

psychischer Gesundheit vertieft wird. Das Bedürfnis nach Wiederherstellung kognitiver 

Konsistenz setzt damit Prozesse der Neubewertung, Bedeutungsrekonstruktion und Sinn-

integration in Gang. Kapitel 2.2.1.2 Verlust von Sinn & Orientierung greift diese Mechanismen 

vertiefend auf und erläutert sie im Kontext psychischer Krisen. Damit wird erneut die Frage 

relevant, wie Menschen kognitive Ordnung aktiv (re-)konstruieren.   

 
8 Dissonanzreduktion = Der Begriff Dissonanzreduktion bezeichnet jene kognitiven und motivationalen Prozesse, 

mit denen Individuen versuchen, Widersprüche zwischen Überzeugungen, Einstellungen und Handlungen zu 

verringern oder aufzulösen (vgl. 2.2.1.2.1; Festinger, 1957). 



18 

 (Re-)Konstruktion. Um diese Prozesse der Bedeutungsbildung und Rekonstruktion 

psychologisch zu erklären, bietet die Theorie der persönlichen Konstrukte von George A. Kelly 

(1955) einen präzisen Bezugsrahmen (vgl. 2.1.2). Sie beschreibt die kognitiven Mechanismen, 

durch welche Menschen ihre Erfahrungen strukturieren, Deutungsmuster bilden und bei 

Inkonsistenzen aktiv revidieren, um Orientierung und Stimmigkeit zu bewahren. Kelly versteht 

diesen Vorgang als zyklischen Prozess von Antizipation, Erfahrung und Revision, in dem die 

individuelle Wirklichkeitskonstruktion fortlaufend überprüft und angepasst wird. Dieses 

Prinzip weist Parallelen zu Piagets Konzept der Assimilation und Akkommodation auf (vgl. 

2.1.2.2), wonach kognitive Schemata einerseits neue Informationen in bestehende Strukturen 

integrieren und andererseits bei Diskrepanzen modifiziert werden, um Gleichgewicht und Sinn 

aufrechtzuerhalten (vgl. Kelly, 1955; Piaget, 1954). Vor diesem Hintergrund lassen sich die 

drei Strukturkomponenten der Weltanschauung systematisch darstellen.   

 Kernkonstrukte. Im Rahmen dieser Arbeit dient Kellys Ansatz als grundlegendes 

Modell der kognitiven Sinnkonstruktion, das verdeutlicht, wie Weltanschauungen als 

übergeordnete, dynamische Konstruktsysteme kontinuierlich überprüft und angepasst werden, 

um neue Erfahrungen in das Selbst- und Weltverständnis zu integrieren und Kohärenz 

aufrechtzuerhalten (vgl. Kelly, 1955). Die Prozesse der Anpassung und Neuorientierung 

beziehen sich dabei stets auf die zentralen Strukturkomponenten der Weltanschauung, welche 

in die folgenden drei Konstrukte aufgeteilt werden können:  

1) Selbstbild 

2) Weltbild 

3) Gottesbild 

 

Weltanschauliche Triade9. Weltanschauungen lassen sich heuristisch als Zusammenspiel 

von Selbstbild, Weltbild und Gottesbild fassen (vgl. Rizzuto, 1979; Sire, 2009). Jedes dieser 

bildhaften Konzepte bietet je nach subjektiver Artikulation einen individuellen 

Deutungsrahmen für einen eigenständigen Erfahrungsbereich, aus dem permanent 

Informationen fließen, welche von dem Subjekt geordnet werden müssen, damit es sich selbst 

in der Welt orientieren kann. Um die kognitive Dissonanz innerhalb dieser weltanschaulichen 

Triade (und somit auch die damit einhergehende Frustration) zu überwinden, muss mindestens 

 
9 Weltanschauliche Triade = Der Begriff der weltanschaulichen Triade bezeichnet ein heuristisches Modell, das 

die individuelle Weltanschauung als Zusammenspiel dreier kognitiver Bezugssysteme begreift: des Selbstbildes 

(subjektive Identitätskonstruktion), des Weltbildes (Interpretationsrahmen äußerer Realität) und des Gottesbildes 

(transzendenter bzw. spiritueller Bezugsrahmen). Die Triade fungiert als strukturierendes Grundschema, in dem 

Erfahrungen eingeordnet, bewertet und zu einem kohärenten Sinngefüge integriert werden (vgl. Rizzuto, 1979; 

Sire, 2009). 



19 

eines dieser drei mentalen Konstrukte angepasst werden, um die widersprüchlichen 

Erfahrungen sinnvoll in das globale Verständnis zu integrieren und die Weltanschauung mit der 

erlebten Wirklichkeit wieder in Einklang zu bringen. Dies hat den Hintergrund, dass die 

Strukturkomponenten nicht isoliert voneinander wirksam sind, sondern in einer wechselseitigen 

Beziehung stehen. Während Selbst- und Weltbild sowohl hinsichtlich ihrer psychologischen 

Konstruktion (vgl. Carver et al., 2010; Janoff-Bulman, 1989; Markus & Wurf, 1987; Whisman, 

2008) als auch den jeweiligen gesundheitsrelevanten Auswirkungen (vgl. Orth & Robins, 2022; 

Peterson et al., 1988; Sowislo & Orth, 2013), bereits gut erforscht und allgemein als 

psychiatrisch hochrelevant anerkannt sind, widmen sich kleinere wissenschaftlichere 

Fachbereiche wie, z.B. die Empirische Theologie oder Religionspsychologie, der Frage, wie 

die individuelle Glaubenswelt und somit auch eine Beziehung zu etwas Göttlichem (Gottesbild) 

subjektiv konstruiert wird und welche (psychologischen) Auswirkungen sich dadurch im Leben 

des Individuums entfalten können (vgl. Huber, 2003, 2007; Jung, 1987a; Rizzuto, 1979). 

 Weltanschauung & Kohärenzgefühl. Diese triadische Struktur lässt sich auch 

funktional auf Antonovskys Konzept des Kohärenzgefühls übertragen, dessen drei 

Komponenten: 1) Verstehbarkeit, 2) Handhabbarkeit und 3) Sinnhaftigkeit, den zentralen 

Dimensionen der Weltanschauung entsprechen. Das Selbstbild bildet die Grundlage für 

Handhabbarkeit, indem es die Wahrnehmung eigener Ressourcen und die Fähigkeit zur 

Einflussnahme auf das Leben strukturiert. Das Weltbild vermittelt Verstehbarkeit, indem es die 

äußere Realität ordnet und damit kognitive Orientierung ermöglicht. Das Gottesbild schließlich 

repräsentiert die Dimension der Sinnhaftigkeit, da es den subjektiven Bezug zu einem 

übergeordneten Bedeutungszusammenhang herstellt. In ihrer Zusammenschau verdeutlichen 

beide Modelle, das Kohärenzgefühl und die weltanschauliche Triade, die psychologische 

Funktion, disparate Erfahrungen in eine stabile und bedeutungsvolle Ordnung zu integrieren. 

Kohärenz kann damit als subjektiv erlebter Ausdruck einer funktionierenden Weltanschauung 

verstanden werden, während die Weltanschauung die kognitive Architektur bereitstellt, auf der 

Kohärenz psychologisch entsteht (vgl. Antonovsky, 1987; Koltko-Rivera, 2004; Park, 2010). 

Alle drei Konzepte bieten durch die systematische Ordnung von alten und neuen Informationen 

eine Orientierung für ihren jeweiligen Erfahrungsbereich.     

2.1.3.1 Selbstbild 

Das Selbstbild ordnet alle Informationen, die das eigene Wesen betreffen, in sinnstiftende 

Kategorien (z.B. Eigenschaften, Stärken / Schwächen, etc.) und formt daraus Überzeugungen 

über die Fähigkeiten & Beschaffenheit der eigenen Person. Diese Selbstschemata sind 

kognitive Strukturen, in denen Erfahrungen mit, sowie Überzeugungen bezüglich, der eigenen 



20 

Person verdichtet werden und somit die Verarbeitung selbstbezogener Informationen, sowie 

dadurch auch Handlungen leiten (vgl. Markus & Wurf, 1987; Whisman, 2008). Aus solchen 

Selbstüberzeugungen resultieren wiederum weitere psychologische Konzepte, wie 

beispielweise das Gefühl der Selbstwirksamkeit, der Selbstwert10 oder das Selbstwertgefühl11, 

welche. in diesem Sinne symptomatisch für die wahrgenommene Beschaffenheit der Innenwelt 

eines Individuums sind. Während das Selbstbild die Innenperspektive strukturiert, ordnet das 

Weltbild die äußere Realität. 

2.1.3.2 Weltbild 

 Das Weltbild ordnet alle Informationen, die die Außenwelt betreffen, einschließlich 

ihrer Strukturen, Prozesse und Gesetzmäßigkeiten, und verdichtet sie zu übergeordneten 

Annahmen über die Beschaffenheit der Wirklichkeit. Daraus entstehen ideologische 

Überzeugungen, die zu stabilen Einstellungen und Haltungen führen, etwa im politischen, 

moralischen oder existenziellen Bereich. Im psychologischen Sinne kann ein Weltbild als 

System aus Annahmen über physische und soziale Realität verstanden werden, das 

Wahrnehmung, Motivation und Verhalten wesentlich prägt (vgl. Carver et al., 2010; Janoff-

Bulman, 1989; Koltko-Rivera, 2004 Peterson, et al., 1988). Weltbilder verkörpern die kognitive 

Repräsentation der äußeren Welt, innerhalb derer sich das Selbst situieren, orientieren und 

handeln kann (vgl. Kelly, 1955; Koltko-Rivera, 2004; Piaget, 1954). Sie definieren, was als 

möglich, bedeutsam oder erstrebenswert gilt, und legen damit den Rahmen fest, in dem 

Entscheidungen, Bewertungen und Handlungen sinnvoll erscheinen (vgl. Bandura, 1977; 

Carver & Scheier, 2009). Auf diese Weise fungiert das Weltbild als strukturierender 

Hintergrund, der den Handlungsspielraum des Individuums begrenzt, aber zugleich sinnhaft 

ordnet (vgl. Grawe, 1998; Markus & Wurf, 1987). Indem es Erfahrungen in konsistente 

Deutungsmuster überführt, beeinflusst es nicht nur die Interpretation von Ereignissen und die 

Bildung von Zukunftserwartungen, sondern stabilisiert auch das persönliche Kohärenzgefühl, 

das aus der wahrgenommenen Stimmigkeit zwischen Selbst und Welt erwächst (vgl. 

Antonovsky, 1987; Park, 2010). Damit bleibt zu klären, wie weit diese Form der kognitiven 

Modellbildung überhaupt tragen kann und wo ihre Grenzen sichtbar werden. 

 
10 Selbstwert = Der Selbstwert bezeichnet die kognitive Bewertung des eigenen Selbstkonzepts, also die 

Einschätzung des eigenen Werts, die eine Person sich selbst zuschreibt. Er umfasst dabei Überzeugungen über die 

eigene Kompetenz, Liebenswürdigkeit und Bedeutung sowie deren Stabilität über die Zeit hinweg (vgl. APA, 

2020). 
11 Selbstwertgefühl = Das Selbstwertgefühl ist die affektive Komponente des Selbstwerts und beschreibt das 

emotionale Erleben von Wertschätzung oder Ablehnung des eigenen Selbst. Es spiegelt wider, in welchem 

Ausmaß sich eine Person selbst akzeptiert, respektiert und als positiv bewertet (vgl. Rosenberg, 1965; Orth & 

Robins, 2014). 



21 

2.1.3.3 Asymptote einer vollkommenen Weltanschauung 

Psychologisch gilt heute als weitgehend unbestritten, dass ein gefestigtes Selbst- und 

Weltbild sowohl eine zentrale Bedingung innerpsychischer Stabilität darstellt als auch einen 

geeigneten therapeutischen Ansatzpunkt bietet, um ebendiese Stabilität im Rahmen psychischer 

Störungen wiederherzustellen. Selbst- und Weltbilder sind konstruierte, dynamische Systeme, 

die Wahrnehmung, Erinnerung und Handeln organisieren (vgl. Janoff-Bulman, 1989; Markus 

& Wurf, 1987). Sie zeigen prospektive Effekte auf zentrale Lebensbereiche wie Leistung, 

Beziehungen und psychische Gesundheit (vgl. Orth & Robins, 2022; Sowislo & Orth, 2013). 

Bestimmte Weltdeutungen, etwa ein pessimistischer Attributionsstil, sagen langfristig 

ungünstigere Anpassungsleistungen an Lebensumstände und Gesundheit vorher (vgl. Peterson 

et al., 1988). Globale Sinn- und Kohärenzannahmen (SOC; Antonovsky, 1987, 1993) sowie 

Optimismus zeigen dagegen robuste Zusammenhänge mit Wohlbefinden, Coping und 

Gesundheitsindikatoren (vgl. Carver et al., 2010; Eriksson & Lindström, 2006). Die Fähigkeit, 

den Lebensfluss bis zu einem gewissen Grad vorhersagen, verstehen und beeinflussen zu 

können, wurde von Grawe (1998) als eines der psychologischen Grundbedürfnisse - 

Orientierung und Kontrolle (vgl. 2.2.1) - beschrieben und ist empirisch gut gestützt. Dies zeigen 

etwa Rotters (1966) Konzept der Kontrollüberzeugungen („locus of control"), die Theorie der 

erlernten Hilflosigkeit12 (Maier & Seligman, 1976) sowie Grawes eigene Forschung zur 

allgemeinen Wirksamkeit psychotherapeutischer Interventionen, in der Therapieerfolg mit der 

Erfüllung oder Frustration zentraler Grundbedürfnisse korreliert (Grawe et al., 2001). Ein 

intaktes Selbst- und Weltbild bildet somit eine notwendige Voraussetzung für Kontrolle, 

Orientierung und psychische Gesundheit. Es ermöglicht konsistente Kausalattributionen und 

verleiht Erfahrungen eine kohärente Struktur. In der revidierten Theorie der erlernten 

Hilflosigkeit wurde die Bedeutung attributionaler Stile als entscheidender Mechanismus für 

Anpassung und Wohlbefinden explizit hervorgehoben (Abramson et al., 1978).  

 Grenzen der menschlichen Logik. Möglichst umfassende, realistische und 

anpassungsfähige Selbst- und Weltbilder können als kognitive Ideale verstanden werden, denen 

sich der Mensch über seine Lebensspanne hinweg durch Erfahrung und Bildung annähert, ohne 

sie jemals vollständig erreichen zu können. Die begrenzte Kapazität des Gehirns, die 

Selektivität der Wahrnehmung, die Grenzen der Sprache und die Endlichkeit menschlicher 

Lebenszeit setzen natürliche Grenzen der Informationsverarbeitung und Erkenntnis (vgl. Ward, 

 
12 Die Theorie der erlernten Hilflosigkeit geht davon aus, dass wiederholte Erfahrungen von Unkontrollierbarkeit 

über aversive Ereignisse dazu führen, dass Individuen ein generalisiertes Erwartungsmuster entwickeln, wonach 

eigenes Handeln keinen Einfluss auf Ergebnisse hat. Diese erlernte Erwartung kann zu Passivität, 

Motivationsverlust, depressiver Kognitionsstruktur und einer verminderten Problemlösefähigkeit führen (vgl. 

Seligman, 1972). 



22 

2019). Diese Annäherung an eine absolute, vollumfängliche Weltanschauung gleicht einer 

Asymptote13. Der Mensch kann sich der vollständigen Erkenntnis nur nähern, sie jedoch nie 

erreichen, da er über nur einen begrenzten Ausschnitt der Wirklichkeit verfügt. Seit Kant gilt, 

dass „endliche Vernunft nur Erscheinungen erkennt“, während der „allwissende Zugriff auf die 

Dinge an sich prinzipiell verwehrt bleibt“ (vgl. Kant, 1998). Der folgende quantenphysikalische 

Exkurs ist keine naturwissenschaftliche Ableitung, sondern dient als erkenntnistheoretische 

Analogie, um die Grenzen rationaler Weltmodelle, und damit die psychologische 

Notwendigkeit einer existenziellen Meta-Theorie, anschaulich zu verdeutlichen.  

 Das Paradoxon zwischen Zufall und Ordnung. Die Grenzen menschlicher Erkenntnis 

werden besonders deutlich in der modernen Physik, deren Entwicklung seit dem frühen 20. 

Jahrhundert die Grundfesten klassischer Logik und Kausalität infrage stellt. Während die 

klassische Mechanik Newtons noch von einer geordneten, deterministischen Welt ausging, 

offenbarte die Quantenphysik ein Universum, in dem Zufall, Wahrscheinlichkeit und Unschärfe 

fundamentale Prinzipien darstellen (vgl. Born, 1969). Albert Einstein reagierte auf diese 

radikale Umkehrung mit dem berühmten Satz „Gott würfelt nicht" (vgl. Einstein, 1926, zitiert 

nach Born & Einstein, 1969), was einen Ausdruck seines Widerstands gegen die Vorstellung 

einer von Zufall regierten Wirklichkeit darstellte. Die spätere Entwicklung der Quanten-

mechanik, insbesondere durch Heisenberg, Bohr und Schrödinger, zeigte jedoch, dass die 

klassische Vorstellung linearer Kausalität nicht länger ausreicht, um die Natur zu beschreiben. 

Damit verschob sich auch der erkenntnistheoretische Horizont: Das Beobachtete hängt 

untrennbar vom Beobachter ab (vgl. Heisenberg, 1927) - ähnlich wie beim psychologischen 

Konstruktivismus (vgl. Kelly, 1955; von Glasersfeld, 1995; Watzlawick, 1981). Diese 

physikalische Revolution hatte tiefgreifende erkenntnispsychologische Implikationen. Wenn 

die Realität selbst nur als Wahrscheinlichkeitsstruktur zugänglich ist, verliert der Anspruch auf 

objektive Vollständigkeit seine Gültigkeit. Stattdessen wird Wissen zu einem rekursiven 

Prozess, in dem das Subjekt stets nur Annäherungen an die Wirklichkeit formulieren kann; 

prinzipiell wie eine Asymptote, die sich einer Grenze unendlich nähert, ohne sie je zu erreichen. 

In diesem Sinne wird das Universum, wie es die Quantenphysik beschreibt, zu einem Spiegel 

 
13 Die Asymptoten-Metapher beschreibt die erkenntnistheoretische Grenze menschlicher Erkenntnisfähigkeit: Wie 

eine mathematische Funktion sich einer Grenze annähert, ohne sie je zu erreichen, nähert sich auch das 

menschliche Bewusstsein einer vollständigen Selbst- und Welterkenntnis an, bleibt ihr aber prinzipiell verwehrt. 

Diese Vorstellung geht auf Kants Unterscheidung zwischen Erscheinung und „Ding an sich" zurück (vgl. Kant, 

1998) und wurde in der Wissenschaftstheorie durch Popper (1959, 2002) weitergeführt, der Erkenntnis als 

fortlaufenden, aber nie abgeschlossenen Annäherungsprozess definierte. Neurowissenschaftliche und 

kognitionspsychologische Ansätze (vgl. Ward, 2019) betonen ergänzend die biologischen Grenzen der 

Informationsverarbeitung, die das menschliche Wissen auf einen selektiven Ausschnitt möglicher Realität 

beschränken. 



23 

des menschlichen Bewusstseins, denn auch dieses operiert probabilistisch, konstruktiv und 

selektiv innerhalb seiner biologischen, sprachlichen und kulturellen Grenzen (vgl. Ward, 2019).  

Auffällig ist, dass zahlreiche Physiker, darunter Heisenberg, Schrödinger, Pauli und später 

auch Hawking, ihre wissenschaftlichen Einsichten mit metaphysischen oder spirituellen 

Deutungen verbanden. Heisenberg (2013) sprach von einer „Grenze des Erkennens, an der die 

Natur uns zwingt, das Mysterium anzuerkennen". Diese Haltung verweist nicht auf eine 

Rückkehr zur Religion, sondern auf die Einsicht in die strukturelle Begrenztheit rationaler 

Weltmodelle. Wo die Logik an ihre Grenze stößt, öffnet sich ein Raum für Transzendenz. 

Weniger als dogmatisches Prinzip und mehr als Symbol für das, was sich der vollständigen 

begrifflichen Erfassung entzieht. Insofern lässt sich sagen, dass die moderne Physik die 

Asymptoten-Metapher empirisch zu bestätigen scheint. Sie zeigt, dass sowohl das Universum 

als auch das Bewusstsein selbst offenen Systemen gleichen, die nie zu einer totalen, 

widerspruchsfreien Einheit gelangen, sondern nur zu immer präziseren Annäherungen an eine 

letztlich unerreichbare Ganzheit.         

Der Übergang von klassischen, deterministischen Paradigmen zu probabilistischen 

Modellen der Quantenphysik veranschaulicht damit paradigmatisch, dass die Wirklichkeit 

selbst an Punkten nicht vollständig rational erfassbar ist. Diese Einsicht ist theoretisch 

bedeutsam, weil sie das Grundprinzip der weltanschaulichen Triade stützt: dass Selbst- und 

Weltbild notwendigerweise unvollständig bleiben und nur durch eine übergeordnete 

existenzielle Meta-Theorie (bzw. Gottesbild) psychologisch integriert werden können. Gerade 

darin liegt die Ironie von Einsteins Zitat. Ausgerechnet das „Würfeln" der Natur ruft den 

menschlichen Impuls hervor, über die Grenzen empirischer Wissenschaft hinauszugehen und 

in der Konstruktion eines Gottesbildes eine symbolische Ordnung für das Unfassbare zu 

suchen. Vor allem die Erfahrung des Zufalls, oft verbunden mit Schmerz und Leid, ist es, die 

den Menschen erneut Gottesbilder konstruieren und in manchen Fällen auch die Nähe zum 

Göttlichen aufsuchen lässt. 

Existenzialismus. Aus den Fragen, die sich aus dieser epistemischen Begrenztheit ergeben, 

hat sich ein Katalog existenzieller Themen entwickelt: „Warum bin ich?", „Woher komme ich 

und wohin gehe ich?", „Was ist der Sinn des Lebens?" Diese grundlegenden Sinnfragen wurden 

bereits in der klassischen Religionsphilosophie und Existenzpsychologie eingehend reflektiert 

(vgl. Dourley, 2008; Frankl, 1946, 1982; James, 1902/1997; Tillich, 1952, 1957; Yalom, 1980). 

Die existenzielle Dimension beschreibt damit einen Erfahrungsbereich, der sich nicht durch 

experimentelle Manipulation, sondern nur durch theoretische und hermeneutische Annäherung 

erschließen lässt (vgl. Kant, 1998; Popper, 1959, 2002). Zwar entzieht sich das Transzendente 



24 

der empirischen Überprüfung, doch seine psychologischen Korrelate, zum Beispiel das 

Sinnerleben, das Kohärenzgefühl und die subjektive Bedeutsamkeit, sind messbar und liefern 

Hinweise darauf, wie psychologisch funktional die Antworten auf existenzielle Fragen für das 

Individuum sind (vgl. Antonovsky, 1987, 1993; Frankl, 1982, 2023; Park, 2010).  

 Das Gottesbild stellt in diesem Zusammenhang das dynamischste und zugleich 

flüchtigste Element der triadischen Weltanschauung dar. Es bezieht sich auf einen Bereich der 

Wirklichkeit, der der direkten Erfahrung entzogen ist, und ist daher stärker als Selbst- und 

Weltbild von individuellen Deutungen, kulturellen Prägungen und religiösen Traditionen 

abhängig (vgl. Berger & Luckmann, 1966; Granqvist & Kirkpatrick, 2004; Lawrence, 1997; 

Rizzuto, 1979). Die anthropologische Perspektive (vgl. Baier, 2007; Bucher, 2007; Figl, 1993; 

Hemel, 1998; Jäger, 2007; Martin, 2005; Maslow, 1970; Möde, 2000; Sperling, 2004) 

verdeutlicht, dass jeder Mensch, unabhängig von religiöser Zugehörigkeit, eine Beziehung zu 

einem archetypischen Gottesbild pflegt (vgl. Jung, 1987a). Dieses fungiert weniger als 

dogmatische Figur, denn als Symbol für das Überpersönliche, das Transzendente. Über das 

Gottesbild werden existentielle Fragen nach Ursprung, Sinn und Ziel des Lebens beantwortet, 

die durch rationalistische Selbst- und Weltschemata allein nicht hinreichend erklärbar sind (vgl. 

Jung, 1967/1987a/1987b; Rizzuto, 1979; Utsch et al., 2018).      

2.1.3.4 Gottesbild14 

Das Gottesbild ordnet alle Informationen, die sich auf eine transzendente („höhere“) 

Wirklichkeit beziehen. Dazu zählen Überzeugungen über die Natur der Existenz, Eigenschaften 

und Wirkungsweisen eines metaphysischen Schöpfers oder göttlichen Prinzips, ebenso wie 

persönliche Deutungen spiritueller Erfahrungen. Aus diesen Informationen entsteht ein 

individueller Deutungsrahmen, der maßgeblich beeinflusst, wie Menschen die großen 

Sinnfragen beantworten, existenzielle Erfahrungen interpretieren und ihre Beziehung zu 

Transzendenz oder Spiritualität gestalten (vgl. Utsch, 1998b; Streib & Hood, 2016). Es 

erweitert den Orientierungsrahmen und die Entwicklungsmöglichkeiten des Menschen um die 

„vertikale Dimension“, also auf ein Ziel, das die Person transzendiert und über die Grenzen 

eines ausschließlich materialistischen Selbst- und Weltbilds hinausdenkt (vgl. Ruhland, 2008, 

 
14 Der Abschnitt zum Gottesbild fällt im Vergleich zu den Ausführungen zu Selbst- und Weltbild umfangreicher 

aus, da das Gottesbild die komplexeste und am stärksten variierende Dimension der weltanschaulichen Triade 

darstellt. Während Selbst- und Weltbild empirisch klar definierte psychologische Konstrukte mit konsistenter 

Forschungsbasis sind, umfasst das Gottesbild die gesamte vertikale Dimension existenzieller Orientierung. Es 

integriert transzendente, kulturgebundene, biografische und archetypische Inhalte und bildet damit den zentralen 

Strukturkern religiöser und spiritueller Glaubenssysteme, die im Fokus dieser Arbeit stehen. Aufgrund dieser 

theoretischen und funktionalen Rolle erfordert das Gottesbild eine ausführlichere Darstellung, um seine 

psychologische Relevanz für Sinnkonstruktion, Kohärenzgefühl und Kontingenzbewältigung angemessen zu 

begründen. 



25 

S. 74); ähnlich wie es bei psychedelischen Erfahrungen der Fall ist, welche das persönliche 

Alltagsbewusstsein überschreiten (vgl. Grof, 1987). So bilden Individuen beispielsweise sehr 

unterschiedliche Gottesvorstellungen aus (etwa ein persönlich liebender Schöpfer vs. ein 

abstraktes, naturwissenschaftliches Prinzip, das auf reiner Logik basiert und durch die 

Abwesenheit, jeglicher Anteilnahme am Geschehen im Universum charakterisiert wird), was 

sich erwiesenermaßen in ihrem Erleben und Verhalten widerspiegelt; etwa darin, wie sie 

Lebensereignisse deuten und bewältigen (vgl. Streib & Hood, 2024). Da die Inhalte der 

Überzeugungen des artikulierten Gottesbilds, wie bereits erörtert (vgl. 2.1.3.4) empirisch 

ungreifbar sind, wird in Bezug auf das Gottesbild der Begriff des „Wissens“ durch den 

„Glauben“ ersetzt. Damit lässt sich verstehen, weshalb Gottesbilder psychologisch auch als 

Meta-Theorien über die Wirklichkeit auffassen lassen können.    

 Existenzielle Meta-Theorien. Individuen bilden Meta-Theorien15, um das Spektrum an 

ihren Antworten auf existenzielle Fragen, durch zugrunde liegende Überzeugungen 

miteinander sinnvoll zu verknüpfen (vgl. Wong, 2013). Diese Meta-Theorien beziehen sich auf 

einen Erfahrungsraum, welcher die Grenzen des Alltagsbewusstseins übersteigt, während seine 

Strukturen und prozesshaften Abläufe dennoch einen Einfluss auf die objektivierbare 

Wirklichkeit entfalten sollen (vgl. Utsch, 1998a, 1998b). Diese Überzeugungen können 

theistisch sein und einen Bezug auf eine transzendente (sog. „höhere“) Wirklichkeit darstellen, 

beispielsweise in dem sie die Existenz eines Schöpfers (klassischerweise: „Gott“) postulieren. 

Alternativ gibt es auch säkularisierte Formen, welche die Existenz einer „höheren Wirklichkeit“ 

verneinen und somit die (gegenwärtige) Unmöglichkeit einen vollumfassenden Deutungs-

rahmen, allein auf Basis von Selbst- und Weltbild, erstellen zu können, akzeptieren. Gleichwohl 

behalten auch diese Systeme die Struktur einer Meta-Theorie bei, indem sie entweder 

versuchen, die Beziehung zwischen Mensch, Welt und Sinn in ein kohärentes Erklärungs-

schema zu überführen. Auch wenn dieses abgelehnt und dem Universum somit eine inhärente 

Sinnlosigkeit attestiert wird, bleibt es ein existenzielles Erklärungsschema, das – wie alle 

anderen Meta-Theorien / Gottesbilder auch – nicht falsifiziert werden kann, da es sich dem 

empirischen Zugang entzieht. Diese Meta-Theorien spiegeln sich in den großen systematischen 

Modellen der Philosophie und Religionsgeschichte wider. 

Klassische Weltanschauungsmodelle. Die Vielfalt dieser Meta-Theorien spiegelt sich in 

den großen Weltanschauungsmodellen der Philosophie- und Ideengeschichte wider. Sie stellen 

 
15 Meta-Theorien sind übergeordnete Rahmenannahmen, die Theorien (hier: Selbst- und Weltbild) strukturieren, 

vergleichen und integrieren (vgl. APA, 2020). Psychologisch lassen sie sich u.a. in Kellys Theorie der persönlichen 

Konstrukte (1955) verorten, wonach Individuen wie „Wissenschaftler“ persönliche Theorien über die Welt 

entwickeln und diese kontinuierlich prüfen und verfeinern.   



26 

paradigmatische Formen dar, in denen Menschen versucht haben, das Verhältnis zwischen 

Geist, Materie und Transzendenz zu ordnen. Hierzu zählen beispielsweise der Dualismus (vgl. 

Descartes, 1984; Kim, 2011), der die Wirklichkeit in zwei Grundprinzipien (Geist & Materie) 

aufspaltet, oder der Materialismus (vgl. Kim, 2011; Papineau, 2002), der ausschließlich die 

materielle Welt als Realität anerkennt und geistige Phänomene als deren Produkte versteht. 

Daneben haben sich weitere paradigmatische Deutungsrahmen herausgebildet, etwa der 

Idealismus16 (als Primat des Geistes; vgl. Allison, 2004; Berkeley, 1881), der Monismus17 (als 

die Einheit allen Seins; vgl. Spinoza, 2016; Schaffer, 2010) oder auch naturalistische (vgl. 

Papineau, 2024; Quine, 1969) und existenzialistische Strömungen, die entweder in der Natur 

oder in der menschlichen Existenz selbst den letzten Bezugspunkt sehen (Existenzialismus; vgl. 

Crowell, 2012; Sartre, 1956). Diese unterschiedlichen Weltbilder bilden einen übergeordneten 

Katalog möglicher Orientierungen, an denen sich Individuen (bewusst oder unbewusst) bei der 

Konstruktion ihres individuellen Gottesbilds und folglich ihrer gesamten Weltanschauung 

orientieren (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Sire, 2009). In dieser Vielfalt tritt eine gemeinsame 

psychologische Funktion hervor, die im Konzept der Transpersonalität gefasst werden kann.

 Transpersonalität. Das Gottesbild stellt innerhalb der individuellen Weltanschauung 

dementsprechend diejenige kognitive Struktur dar, die Informationen über eine als transzendent 

verstandene Wirklichkeit ordnet und diese in die personalen Bezugsrahmen von Selbst- und 

Welterleben integriert (vgl. Streib & Hood, 2016: Utsch, 1998b). Es fungiert damit als 

komplementäres Systemelement, das die Grenzen des personalen Denkens übersteigt, indem es 

eine übergeordnete Ordnung des Seins postuliert, in die das Individuum gedanklich eingebettet 

ist (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Wong, 2013). In diesem Zusammenhang beschreibt Jung (1967, 

1987a) das Gottesbild als archetypisches Symbol des kollektiven Unbewussten, das die 

psychische Funktion erfüllt, die Einheit zwischen Bewusstem und Unbewusstem, Ich und Welt, 

Mensch und Transzendenz herzustellen. Während das Selbstbild die Perspektive des 

Individuums und das Weltbild die erfahrbare Realität modelliert, verbindet das Gottesbild beide 

Ebenen durch den Bezug auf ein übergeordnetes, meist als sinnstiftend und ordnend 

verstandenes Prinzip (vgl. Streib & Hood, 2024). In einer kognitiv erweiterten Fassung kann 

das Gottesbild somit als integratives Modell verstanden werden, das disparate Erfahrungs-, 

Wissens- und Wertebereiche zu einem kohärenten Gesamtsystem zusammenführt (vgl. Koltko-

 
16 Idealismus beschreibt die erkenntnistheoretische Position, dass die Wirklichkeit primär geistiger Natur ist und 

alles Sein letztlich durch Bewusstsein, Wahrnehmung oder Denken konstituiert wird (vgl. Allison, 2004: Berkeley, 

1881). 
17 Monismus bezeichnet die metaphysische Auffassung, dass alles Sein auf eine einzige grundlegende Substanz 

oder Wirklichkeit zurückgeführt werden kann, wodurch Geist und Materie als Aspekte derselben Einheit 

verstanden werden (vgl. Schaffer, 2010; Spinoza, 2016). 



27 

Rivera, 2004). Diese Integrationsleistung betrifft nach Jäger (2007) alle Dimensionen des 

Menschseins - Körper, Psyche und Intellekt - und gründet auf der Annahme einer universellen 

Potenzialität zur Sinn- und Ordnungsbildung. In dieser universellen Tendenz zur Integration 

und Selbsttranszendierung zeigt sich, wie Tillich (1952) betont, der „Mut zum Sein" und damit 

das existentielle Bejahen des Lebens trotz seiner Endlichkeit und Bedrohung durch Sinnverlust. 

Jung und Tillich eint darin die Auffassung, dass Transpersonalität nicht nur eine metaphysische 

Idee, sondern eine psychische Notwendigkeit darstellt, durch die der Mensch seine innere und 

äußere Welt zu einem sinnvollen Ganzen verbindet. Das Gottesbild erfüllt dabei nicht nur eine 

ordnende, sondern auch eine regulative Funktion, indem es einen übergeordneten Bezugs-

rahmen schafft, in dem moralische, ethische und existentielle Werte miteinander in Beziehung 

gesetzt werden können (vgl. Jäger, 2007). Insofern kann die „Integrale Spiritualität" (Jäger, 

2007) als theoretischer Ausdruck dieser Ordnungsfunktion gelesen werden. Sie zielt auf die 

Vereinigung verschiedener Perspektiven und Wissensebenen zu einem konsistenten 

Weltverständnis und betont die wechselseitige Durchlässigkeit zwischen den kognitiven 

Repräsentationen von Selbst, Welt und Transzendenz (vgl. Jäger, 2007). Das Gottesbild bildet 

in diesem Zusammenhang die symbolische Form, in der die Vorstellung einer strukturellen 

Einheit des Seins kognitiv fassbar gemacht wird. Es repräsentiert damit den Versuch, die 

Dualität von Individuum und Welt theoretisch zu überbrücken und eine gedankliche Kohärenz 

zwischen personaler Identität, wahrgenommener Realität und universeller Ordnung 

herzustellen (vgl. Jäger, 2007; Wong, 2013). Die konkrete Ausprägung dieser transpersonalen 

Struktur wird vor allem kulturgeschichtlich unterschiedlich entfaltet. 

Kulturelle und historische Varianten von Gottesbildern. Eine detaillierte Darstellung 

der religionswissenschaftlichen und anthropologischen Varianten von Gottesbildern findet sich 

in Anhang B, während im Folgenden die psychologische Funktion dieser Strukturen für Sinn- 

und Kohärenzbildung im Fokus steht. Gottesbilder treten kulturgeschichtlich in unter-

schiedlichen Formen auf, die als Meta-Theorien des Transzendenzbezugs verstanden werden 

können. Für die vorliegende Arbeit ist nicht die religionswissenschaftliche Systematik 

entscheidend, sondern ihre psychologische Funktion innerhalb der weltanschaulichen Triade. 

Die wichtigsten Typen lassen sich wie folgt umreißen: Monotheistische Gottesbilder (z. B. 

Judentum, Christentum, Islam) beschreiben eine personale, übergeordnete Instanz, die 

moralische und existenzielle Orientierung stiftet und häufig als Quelle von Sinn, Führung und 

Vertrauen fungiert (vgl. Angel, 2006; Kruse, 2005). Polytheistische Gottesbilder verteilen 

transzendente Macht auf mehrere personale Instanzen, die unterschiedliche Funktionen oder 

Lebensbereiche repräsentieren und dadurch eine pluralere Form der Sinn- und Welterklärung 



28 

ermöglichen (vgl. Figl, 1993; Wernhart, 2004). Pantheistische oder kosmologische Gottesbilder 

verstehen das Göttliche als unpersönliches Prinzip, das in Natur, Kosmos oder Gesetz-

mäßigkeiten der Welt präsent ist, wodurch Transzendenz in immanente Strukturen integriert 

wird (vgl. Martin, 2005; Sperling, 2004). Nichttheistische und atheistische Positionen ersetzen 

den Gottesbezug durch philosophische, humanistische oder naturalistische Prinzipien, die 

moralische Orientierung und Sinnstrukturen ohne transzendente Instanz bereitstellen und 

funktional als entsprechende Meta-Theorien wirken können (vgl. Schnell, 2020; Zinnbauer et 

al., 2015). Diese Formen unterscheiden sich zwar hinsichtlich ihrer metaphysischen Annahmen, 

erfüllen jedoch psychologisch eine ähnliche Funktion, indem sie Erwartungen ordnen, 

Kontingenz deuten und einen Rahmen für existenzielle Orientierung bereitstellen. Gleichwohl 

konzentriert sich die vorliegende Arbeit auf religiöse und spirituelle Glaubenssysteme, da sie 

eine besonders elaborierte Form jener kognitiven Integrationsprozesse darstellen, in denen 

Transzendenz explizit thematisiert und symbolisch verankert wird. Sie erweitern die 

weltanschauliche Triade um eine bewusste Reflexion über das Verhältnis von Selbst, Welt und 

einem als „höher“ gedachten Sinnprinzip und bieten damit ein paradigmatisches Feld zur 

Untersuchung menschlicher Sinnkonstruktion.  Damit rückt die Frage in den Vordergrund, wie 

diese Strukturen psychologisch wirksam werden. 

Psychologischer Mechanismus. Aus psychologischer Perspektive sind artikulierte r/s 

Glaubenssysteme damit ein Ausdruck desselben kohärenzstiftenden Grundmechanismus, der 

auch nichtreligiöse Weltbilder und atheistische Gottesbilder strukturiert, sie unterscheiden sich 

jedoch durch den Einbezug metaphysischer Annahmen, die eine vertikale Dimension des 

Erlebens eröffnen. Dadurch ermöglichen sie es, existentielle Erfahrungen, wie Leid, Schuld 

oder Verlust, in übergeordnete Deutungszusammenhänge einzubetten und so emotionale wie 

kognitive Stabilität wiederherzustellen (vgl. Anhang C; Park, 2010; Pargament, 1997). 

Der Fokus dieser Arbeit liegt folglich auf der Frage, wie religiöse und spirituelle 

Glaubenssysteme als psychologische Strukturen der Sinn- und Kohärenzbildung wirken: wie 

sie entwickelt, aktiviert und im therapeutischen Kontext zur Bewältigung existenzieller Krisen 

nutzbar gemacht werden können. Aus dieser vertikalen Struktur18 ergibt sich der nächste 

Schritt: die systematische Integration dieser Inhalte zu einem Glaubenssystem. 

             

 
18 Mit „vertikaler Struktur" ist diejenige Dimension der Weltanschauung gemeint, die über das immanente 

Bezugsfeld von Selbst und Welt hinausweist und eine transzendente oder übergeordnete Ordnung einbezieht. Der 

Begriff wird in der Religionspsychologie verwendet, um jene Ebene zu beschreiben, in der existentielle Sinnfragen 

und metaphysische Annahmen verortet werden, wodurch die weltanschauliche Triade um einen Bezug auf eine 

höhere Bedeutungsstruktur ergänzt wird (vgl. Streib & Hood, 2016; Wong, 2013; Utsch, 1998b). 



29 

2.1.4 Glaubenssysteme als existenzielle Meta-Theorien  

Glaubensüberzeugungen bilden ein übergeordnetes semantisches Schema, das 

Wahrnehmung, Bewertung und Emotionsregulation strukturiert (vgl. Huber, 2003, 2007, 2008; 

Koenig et al., 2012; Pargament, 1997; Pfeifer, 2018a, 2018b; Utsch et al., 2018). Indem 

transzendente oder metaphysische Überzeugungen in die kognitive Struktur des Gottesbildes 

integriert werden, transformiert sich die allgemeine weltanschauliche Triade zu einem 

existenziell fundierten Glaubenssystem. In diesem Prozess wird der Bezug zur Transzendenz 

nicht nur symbolisch, sondern auch funktional verankert: Das Gottesbild erhält die Rolle eines 

zentralen Sinn- und Ordnungsprinzips, das die psychische Struktur des Selbst und die 

Interpretation der Welt affektiv, kognitiv und motivational durchdringt. Dadurch entsteht ein 

dynamisches System der Sinn- und Kohärenzbildung, das über die allgemeine Weltanschauung 

hinausgeht und zu einem Kernmechanismus existenzieller Orientierung wird.  

 Glaubenssysteme & Kohärenz. Diese integrative Funktion macht Glaubenssysteme 

aus salutogenetischer Sicht zu einer strukturpsychologischen Entsprechung des Kohärenz-

gefühls. Während Antonovsky (1987) Kohärenz als überdauerndes Vertrauen in die 

Verständlichkeit, Handhabbarkeit und Sinnhaftigkeit der Welt beschreibt, konkretisieren 

Glaubenssysteme diese Haltung inhaltlich und funktional. Sie liefern narrative, symbolische 

und moralische Strukturen, die das Vertrauen in eine geordnete Wirklichkeit stützen. In diesem 

Sinne bilden sie eine Art „kognitiv-semantische Architektur" des Kohärenzgefühls. 

Schumacher et al. (2000) argumentieren, dass das Kohärenzgefühl weniger als ein isoliertes 

Persönlichkeitsmerkmal, sondern vielmehr als Ausdruck einer generalisierten Integrations-

leistung zu verstehen ist, in der verschiedene psychische Ressourcen (Kontrollüberzeugung, 

Selbstwirksamkeit, Optimismus, Resilienz; vgl. 2.2.3.4) miteinander verschmelzen. Übertragen 

auf Glaubenssysteme bedeutet dies, dass diese die übergeordneten Sinn- und Deutungsrahmen 

bereitstellen, in denen diese Ressourcen verankert sind. Damit fungiert das Kohärenzgefühl als 

psychologische Resonanz dieser geistigen Ordnung - das subjektive Erleben einer stimmigen, 

sinnhaft verbundenen Wirklichkeit. 

Ein solches Glaubenssystem ergänzt die strukturierende Logik der weltanschaulichen 

Triade daher mit der psychologischen Funktion des Kohärenzgefühls. Es übersetzt die 

Abstraktion von Selbst-, Welt- und Gottesbild in konkrete, erfahrungsnahe Prozesse von 

Deutung, Bewältigung und Selbsttranszendenz. Damit bildet es den theoretischen Rahmen, 

innerhalb dessen sich existenzielle Überzeugungen als adaptive, sinnstiftende und 

identitätsstabilisierende Systeme verstehen lassen. Die Kohärenzfunktion religiöser und 

spiritueller Glaubenssysteme wird insbesondere dann sichtbar, wenn existenzielle Gewissheiten 



30 

erschüttert werden. In Krisen fungieren sie als semantische Puffer, die Unverständliches in 

Bedeutungszusammenhänge übersetzen und das Gefühl einer übergeordneten Ordnung 

reaktivieren. Empirische Studien (z. B. Koenig, 2012; Schnell & Danbolt, 2023) belegen, dass 

der Glaube an eine sinnvolle Struktur des Lebens, unabhängig von ihrer theologischen oder 

säkularen Ausprägung, positiv mit psychischer Gesundheit, Resilienz (vgl. 2.2.3.4) und 

subjektivem Wohlbefinden korreliert. Glaubenssysteme wirken damit wie kognitive 

Landkarten, die Orientierung und Kontrolle im Angesicht von Ungewissheit bereitstellen - 

dieselben Mechanismen, die Antonovsky (1987) als Kern salutogener Dynamik beschreibt. 

In dieser Perspektive sind Glaubenssysteme keine rein theologischen Entwürfe, sondern 

glaubenspsychologische Ordnungssysteme, die das Bedürfnis nach Verstehbarkeit, Handhab-

barkeit und Sinnhaftigkeit befriedigen. Das Kohärenzgefühl kann daher als subjektiver 

Indikator der Integrität eines Glaubenssystems verstanden werden; es zeigt an, in welchem Maß 

dieses System erfolgreich darin ist, widersprüchliche Erfahrungen, Emotionen und Überzeu-

gungen in ein stimmiges Ganzes zu integrieren. Das Konzept der Glaubenssysteme wurde in 

meiner Bachelorarbeit (vgl. Schäufele, 2024) bereits religionspsychologisch entfaltet. Im 

Folgenden werden zentrale Aspekte daraus in verdichteter Form aufgegriffen und im Hinblick 

auf die hier untersuchte Verbindung von Kohärenzgefühl und Glaubenssystemstruktur als 

Meta-Theorien über existenzielle Fragen weiterentwickelt.   

2.1.4.1 Anthropologische Konstante 

Die psychologische Erforschung religiöser und spiritueller Glaubenssysteme steht in 

einer langen Tradition, in der Sinn, Erfahrung und symbolische Ordnung als grundlegende 

Dimensionen menschlicher Existenz verstanden werden. Einen frühen konzeptionellen 

Ausgangspunkt bildet William James, der religiöse Erfahrungen, als unmittelbar gegebene, 

psychisch wirksame und für das Individuum existenziell bedeutsame Bewusstseinszustände 

beschrieb (vgl. James, 1902/1997). Für James liegt die psychische Realität des Religiösen nicht 

primär in dogmatischen Inhalten, sondern in der subjektiven Erfahrung eines „Mehr-als-

Rationalen", das Orientierung, Verbundenheit und existenzielle Gewissheit stiftet. C. G. Jung 

weitete diesen Erfahrungsbezug tiefenpsychologisch aus, indem er religiöse Symbole als 

Manifestationen archetypischer Strukturen des kollektiven Unbewussten interpretierte (vgl. 

Jung, 1966, 1967, 1989, 2018). Archetypen beschrieb Jung als universelle, kulturübergreifende 

Urformen des Erlebens, die sich in Mythen, Träumen und rituellen Symbolen ausdrücken und 

grundlegende Muster der Sinnsuche bereitstellen. Sie fungieren als formgebende psychische 

Strukturen, die Identität, Werte und typische Reaktionsweisen auf existenzielle Themen prägen 

und den Prozess der Individuation - der psychischen Selbstwerdung - dynamisch mitgestalten 



31 

(vgl. Jung, 1987a). Auf dieser Grundlage lassen sich religiöse und spirituelle Ausdrucksformen 

als anthropologisch tief verankerte psychische Ressourcen verstehen, über die Menschen ihre 

innere und äußere Welt strukturieren. Diese tiefenpsychologischen Perspektiven wurden durch 

die humanistische und existenzpsychologische Tradition ergänzt. Maslow beschrieb 

Spiritualität als Ausdruck des menschlichen Strebens nach Selbsttranszendenz und sah 

„Gipfelerfahrungen" als bedeutsame Momente der Verbindung mit einer als größer 

empfundenen Wirklichkeit (vgl. Maslow, 1970). Frankl rückte die Sinnsuche, die Werte-

orientierung und die noetische Dimension des Menschseins in den Mittelpunkt, die es 

ermöglichen, auch unter extremen Belastungen eine geistige Haltung der Freiheit, 

Verantwortung und Sinnbeziehung aufrechtzuerhalten (vgl. Frankl, 1982, 1992, 2023). Damit 

wurde der religiös-spirituelle Erfahrungsraum nicht nur als Ausdruck unbewusster Konflikte, 

sondern als genuine menschliche Ressource verstanden, die Motivation, Orientierung und 

psychische Integration fördern kann. Parallel dazu betonte die moderne Religionswissenschaft 

und Anthropologie die kulturübergreifende Universalität religiöser und spiritueller Ausdrucks-

formen. Hemel (1998) weist darauf hin, dass keine bekannte Kultur ohne religiöse Sozialisation 

existiert und religiöse Phänomene daher anthropologische Grundkonstanten berühren. Figl 

(1993) spricht in diesem Zusammenhang von einer „gemeinsamen Mitte", einem universalen 

mystischen Potenzial, das unabhängig von kulturellen oder konfessionellen Traditionen 

wirksam wird. Martin (2005), Sperling (2004) und Wernhart (2004) beschreiben Spiritualität 

ebenfalls als dynamische, kulturübergreifende Ausdrucksform menschlicher Existenz, die auf 

grundlegende psychische und soziale Strukturen zurückzuführen ist (vgl. Ruhland, 2008). Auf 

dieser Grundlage versteht Bucher (2007) Religiosität und Spiritualität als „anthropologische 

Grundkonstante", als Ausdruck eines grundlegenden menschlichen Bedürfnisses nach Trans-

zendenz, Ganzheit und existenzieller Orientierung. In ähnlicher Weise spricht Jäger (2007, 

zitiert nach Ruhland, 2008) von einer integralen oder transkonfessionellen Spiritualität, die 

Körper, Psyche und Bewusstsein in ein erfahrungsbasiertes Ganzheits-verständnis integriert. 

Auch der religionspsychologische Diskurs hebt hervor, dass spirituelle Erfahrung kohärenz-

stiftende Funktionen erfüllt, indem sie Lebensereignisse - einschließlich Grenzerfahrungen wie 

Leid oder Verlust - in einen übergeordneten Sinnhorizont integrieren kann (vgl. Madert, 2007). 

Darauf verweist auch die WHO, die Spiritualität in unmittelbare Beziehung zu existenziellen 

Fragen und zur Auseinandersetzung mit der eigenen Endlichkeit setzt (vgl. Grom, 2009, zitiert 

nach Utsch et al., 2018). 

Zusammenfassend ergibt sich aus diesen Traditionen die Annahme, dass religiöse und 

spirituelle Orientierung nicht als randständige kulturelle Praktiken verstanden werden können, 



32 

sondern als universelle psychologische Muster, die die Sinnorganisation, Identitätsbildung und 

Bewältigung existenzieller Erfahrungen strukturieren. Bezogen auf die Theorie der 

Salutogenese (vgl. 2.1.1) lässt sich festhalten, dass das Kohärenzgefühl die subjektive Seite der 

Sinnorganisation repräsentiert, während Glaubenssysteme deren inhaltlich-strukturelle Grund-

lage bilden. Die Fähigkeit, Ereignisse als kohärent zu erleben, hängt somit auch von der 

Verfügbarkeit und Stabilität der symbolischen und kognitiven Ordnungssysteme ab, die das 

Glaubenssystem bereitstellt. Es stellt die „semantische Infrastruktur" der Kohärenzerfahrung 

dar. Die vorliegende Arbeit fasst in diesem Sinne Glaubenssysteme als psychologische 

Strukturen der Sinn- und Kohärenzbildung, die symbolische, emotionale und kognitive 

Prozesse integrieren. Auf dieser Grundlage werden im Folgenden die zentralen Elemente des 

Begriffs definiert und systematisch entfaltet. 

2.1.4.2 Definition 

Der Begriff des r/s Glaubenssystem bezeichnet die Gesamtheit religiöser und spiritueller 

Überzeugungen, die das Denken, Fühlen und Handeln einer glaubenden Person strukturieren. 

Diese Systeme integrieren kollektive, konfessionell vermittelte Inhalte mit individuell 

ausdifferenzierten Deutungen und Erfahrungen (vgl. Bucher, 2007; Huber, 2003, 2008). 

Entsprechend existieren ebenso viele Varianten von Glaubenssystemen, wie es Individuen gibt, 

da sich in jeder Biografie eine einzigartige Synthese kollektiver und persönlicher Sinninhalte 

ausprägt (vgl. Kolbe, 2023). Über den religiösen Kontext hinaus kann der Begriff des 

Glaubenssystems funktional erweitert werden. Auch säkulare Weltanschauungen, philoso-

phische Leitideen oder humanistische Selbstkonzepte können als existenzielle Meta-Theorien 

verstanden werden, die Selbst- und Weltbild in einen übergeordneten Rahmen stellen (vgl. 

Anhang B). Sie erfüllen dieselbe psychologische Funktion, indem sie die irrationalen oder 

unerklärlichen Lücken menschlicher Erfahrung durch symbolische, moralische oder 

rationalitätsbasierte Ordnungssysteme kompensieren (vgl. 2.1.3.4). Damit stiften sie Sinn, 

Stabilität und Orientierung im Erleben und Verhalten; unabhängig davon, ob sie transzendente 

oder rein immanente Bezugspunkte annehmen (vgl. Huber & Huber, 2012; Schnell, 2020; 

Zinnbauer et al., 2015). 

Umfang. Während das Gottesbild (vgl. 2.1.3.4) eine zentrale Teilstruktur innerhalb 

Glaubenssysteme und damit eine spezifische Form des existenziellen Bezugs markiert, 

beschreibt das umfassendere Konstrukt des Glaubenssystems die Gesamtorganisation 

existenzieller Überzeugungen einer Person - unabhängig davon, ob diese in transzendente, 

immanente oder säkulare Bezugsrahmen eingebettet sind. Es fungiert damit als integratives 

Strukturprinzip, das individuelle Deutungen, Werte und Ordnungsmodelle des Daseins zu 



33 

einem kohärenten Selbst- und Weltverständnis synthetisiert. Vor diesem Hintergrund lässt sich 

differenzieren, aus welchen Komponenten sich ein solches System zusammensetzt. 

2.1.4.3 Inhalt 

Kollektive Inhalte. Kollektive Inhalte ergeben sich aus konfessionell geteilten 

Grundannahmen und kulturell tradierten Deutungsmustern, wie sie in den großen Religionen 

institutionalisiert sind. Sie liefern Basissemantiken - etwa Gottesbilder, Normen oder Riten -, 

die über Sozialisationsprozesse in die individuelle Wahrnehmung, Interpretation und 

Bewertung von Wirklichkeit eingehen (vgl. Huber, 2009; Trompenaars & Woolliams, 2004). 

Individuelle Inhalte. Individuelle Inhalte entstehen dagegen aus biografischer 

Erfahrung und stellen persönliche Antworten auf existenzielle Fragen dar (vgl. Frankl, 1992; 

Maslow, 1970; Tillich, 1957). Diese Dimension wird in der Religionspsychologie häufig mit 

dem Begriff Spiritualität gefasst, verstanden als „individuelle Gestaltung der Bezogenheit auf 

Transzendenz" (van Belzen, 1999; Pargament, 1999).  

 Religiosität & Spiritualität. Da der überwiegende Teil der theoretischen und 

empirischen Forschung zu Glaubenssystemen aus dem religiös-spirituellen Kontext hervor-

gegangen ist und sich an dessen Transzendenzbezug orientiert, liegt der inhaltliche 

Schwerpunkt dieses Unterkapitels auf der Analyse religiöser und spiritueller Formen des 

Glaubens. Diese Schwerpunktsetzung dient der theoretischen Präzision, impliziert jedoch keine 

inhaltliche Einschränkung des zugrunde gelegten Modells. Säkulare, humanistische oder 

naturalistische Sinnsysteme lassen sich im Rahmen desselben psychologischen Prinzips 

verstehen, und zwar als funktionale Äquivalente, die über symbolisch unterschiedliche, aber – 

über die Abbildung des Gottesbilds als persönliches Konstrukt, welches die existenziellen 

Überzeugungen vereint (vgl. 2.1.3.4) - strukturgleiche Mechanismen der Orientierung, 

Integration und Sinnstiftung verfügen (vgl. Schnell, 2020; Huber & Huber, 2012; Zinnbauer et 

al., 2015). Klassischerweise werden Glaubenssysteme unter den Begriffen Religiosität und 

Spiritualität zusammengefasst. Beide Konstrukte bezeichnen verschiedene Ausdrucksformen 

desselben Grundphänomens: der Sinnsuche und Transzendenzbezogenheit des Menschen. Wie 

bereits in meiner Bachelorarbeit ausführlich dargestellt (Schäufele, 2024), lässt sich Religiosität 

als ein überindividuelles, institutionell verankertes System transzendierter Werte definieren 

(vgl. von Gontard, 2013; Huber, 2003), während Spiritualität die individuelle Wahrnehmung 

des Eingebundenseins in ein größeres sinnhaltiges Ganzes beschreibt (vgl. Bucher, 2007, zitiert 

nach Utsch, 2014).          

 Religiosität. Der Begriff Religion leitet sich etymologisch vom lateinischen religare ab, 

was „zurückbinden" bedeutet und auf die Rückbindung des Menschen an eine göttliche Instanz 



34 

verweist (vgl. Angel, 2006). Religiosität beschreibt die individuelle Ausprägung und Praxis 

dieser Rückbindung; also die persönliche Aneignung religiöser Überzeugungen, die Teilnahme 

an Ritualen, Symbolsystemen und Gemeinschaftsformen innerhalb einer organisierten Religion 

(vgl. Angel, 2006). Entscheidend ist dabei der Glaube an eine transzendente Wirklichkeit im 

Sinne des Göttlichen, die das Selbst- und Weltverständnis prägt und als konstitutives Element 

religiöser Existenz gilt (vgl. Kruse, 2005). Da Religion einem kulturellen und historischen 

Wandel unterliegt und sich individuell unterschiedlich manifestiert, betont Smith (1993), dass 

es keine universale Definition von Religion geben kann. Daher erscheint es sinnvoller, den 

Blick auf Religiosität zu richten - also auf die subjektive und kontextabhängige Form religiösen 

Erlebens und Handelns (vgl. Ruhland, 2008).     

 Spiritualität.  Spiritualität kann als ein vielschichtiges, individuell gelebtes und 

erfahrungsorientiertes Phänomen verstanden werden, das durch ein grundlegendes Gefühl der 

Verbundenheit charakterisiert ist; sowohl in vertikaler Hinsicht (Bezug zu einer höheren, 

transzendenten oder göttlichen Wirklichkeit) als auch in horizontaler Hinsicht (Bezug zu Natur, 

Kosmos, Mitmenschen und zum eigenen Selbst). Sie umfasst Formen des Denkens, Fühlens 

und Handelns, die auf Selbsttranszendenz, Sinnfindung und die Integration innerer sowie 

äußerer Erfahrungswelten ausgerichtet sind. Spiritualität drückt sich dabei in individuellen 

Deutungs- und Praxisformen aus, wie Gebet, Meditation, kontemplativen Erlebnissen oder dem 

Erleben von Einheit, und kann sowohl innerhalb religiöser Traditionen als auch unabhängig 

von ihnen auftreten (vgl. Bucher, 2007).      

 Existenzielle Integrität. Beide Konstrukte überschneiden sich insofern, als sie auf 

Sinnsuche, Transzendenzbezug und existenzielle Orientierung abzielen, unterscheiden sich 

jedoch hinsichtlich ihrer Institutionalisierung und Personalisierung (vgl. Utsch et al., 2018). 

Innerhalb dieser Auffassung wurden sie bereits in der Einleitung dieses Kapitels ausführlich als 

anthropologische Konstante19 erklärt und vorgestellt (vgl. 2.1.4.1). Für die vorliegende Arbeit 

werden beide Begriffe, ebenso wie säkulare Formen, im glaubenspsychologischen Sinne, als 

integrale Dimensionen von existenziellen Glaubenssystemen verstanden, die, über das 

Gottesbild - das Selbst- und Weltbild, die Weltanschauung komplementieren und eine 

 
19 Der Begriff der anthropologischen Konstante verweist auf die universelle Disposition des Menschen zur Sinn- 

und Transzendenzsuche. Spiritualität bzw. Religiosität wird in diesem Sinne als Teil der biologischen und 

psychologischen Grundausstattung verstanden, die es ermöglicht, Erfahrungen von Kontingenz, Leid und 

Endlichkeit in kohärente Deutungsrahmen zu integrieren (vgl. Bucher, 2007; Jäger, 2007, zitiert nach Ruhland, 

2008). Sie erfüllt damit eine übergreifende integrative und transformierende Funktion, die in allen Kulturen 

beobachtbar ist und auf einer angeborenen Offenheit für religiös-spirituelle Deutungsprozesse beruht (vgl. Grom, 

2009, zitiert nach Utsch et al., 2018; Hemel, 1998). 



35 

spezifische Ressource bei der Auseinandersetzung mit existenziellen Fragen darstellen. Damit 

stellt sich die Frage, wie diese Inhalte psychologisch organisiert sind. 

2.1.4.4 Struktur religiöser und spiritueller Glaubenssysteme 

 Zentralität und Inhalt. Aus substantieller Perspektive wird Religiosität über die 

Inhalte des Glaubens bestimmt, während der funktionale Ansatz sie über ihre psychologische 

Funktion und Sinnstiftung beschreibt (vgl. Oerter, 1996; Oser & Reich, 1996). Allport (1950) 

differenzierte in diesem Zusammenhang zwischen einer intrinsischen Religiosität, die Religion 

als zentralen Lebenswert versteht, und einer extrinsischen Religiosität, die Religion 

instrumentell nutzt. Glock (1969) erweiterte diesen Ansatz, indem er Religiosität als 

mehrdimensionales Konstrukt beschrieb, das kognitive, emotionale und verhaltensbezogene 

Aspekte umfasst; insbesondere in den Dimensionen Wissen, Ideologie, Erfahrung, 

Konsequenzen und Praxis. Psychologisch relevant ist dabei weniger der konkrete, meist 

konfessionell geprägte Inhalt solcher Systeme als vielmehr ihre Struktur und funktionale 

Einbindung in das Selbst- und Weltverständnis. Darauf aufbauend entwickelte Huber (2003, 

2008, 2009) ein integratives Konzept, das die theoretischen Linien von Allport und Glock 

zusammenführt. Mit dem Modell der Zentralität der Religiosität betont er, dass nicht die 

spezifische Glaubensrichtung, sondern der Grad der persönlichen Bedeutsamkeit religiöser und 

spiritueller Inhalte entscheidend ist. Diese wird über fünf Dimensionen operationalisiert: 1) 

Intellekt (Reflexivität), 2) Ideologie (Überzeugung), 3) Erfahrung (transzendente Wahr-

nehmungen), 4) private Praxis (z. B. Gebet, Meditation) und 5) öffentliche Praxis (z. B. 

Gottesdienstteilnahme). Dieses Modell bildet die Grundlage der Centrality of Religiosity Scale 

(CRS; Huber, 2003, Huber & Huber, 2012), die als religionspsychologisches Messinstrument 

die empirische Integration religiöser bzw. spiritueller Überzeugungen in die Persönlichkeit 

erfasst und damit die Synthese substantieller, funktionaler und motivationaler Ansätze der 

Religionspsychologie darstellt (vgl. 3.2.1). 

 Spirituelle Bedürfnisse. Als ergänzende Komponente können spirituelle Bedürfnisse 

verstanden werden, die das latente Potenzial für religiös-spirituelle Orientierung abbilden, da 

sie individuelle Bedarfsmuster an Antworten auf existenzielle Fragen verkörpern. Büssing 

(2021) beschreibt diese in Bereichen wie existenzielle Sinnfragen, das Bedürfnis nach innerem 

Frieden, religiösen Praktiken oder dem Wunsch, anderen etwas zu geben. Sie werden z. B. 

durch den Spiritual Needs Questionnaire (SpNQ; Büssing et al., 2010) operationalisiert und 

eröffnen einen Zugang zu affektiven Anteilen religiöser bzw. spiritueller Orientierung, auch 

dann, wenn manifeste Glaubensinhalte noch nicht stark ausgeprägt sind (vgl. 3.2.2). Die 

Ergebnisse meiner Bachelorarbeit zeigten beispielsweise, dass spirituelle Bedürfnisse 



36 

unabhängig von einer konfessionellen Zugehörigkeit auch bei atheistischen Personen ohne 

artikuliertes Glaubens-system in der Gesamtstichprobe, bei Wartelisten-Klient*innen für eine 

ambulante Psycho-therapie, vergleichbar stark wie bei Personen mit einem artikulierten r/s 

Glaubenssystem ausgeprägt waren (vgl. Schäufele, 2024). Auf dieser strukturellen Grundlage 

lässt sich die funktionale Bedeutung solcher Systeme klarer bestimmen. 

2.1.4.5 Psychologische Funktionalität  

 Religiöse und spirituelle Glaubenssysteme erfüllen neben ihrer ordnenden auch eine 

funktionale Bedeutung für das psychische Erleben. Sie strukturieren Prozesse der Sinn- und 

Identitätsbildung und helfen, Erfahrungen von Unsicherheit und Kontingenz einzuordnen, 

indem sie Selbstbild, Weltbild und Gottesbild zu einem konsistenten kognitiven Bezugssystem 

verbinden. Dadurch entsteht ein Deutungsrahmen, der das eigene Leben verständlich und 

bedeutsam erscheinen lässt. 

Aktivierung und Aktualisierung. Die psychologische Funktionsweise eines 

Glaubenssystems zeigt sich nicht nur in stabilen Überzeugungsstrukturen, sondern auch in 

dynamischen Aktivierungsprozessen, die in Reaktion auf Belastungen, Krisen oder 

existenzielle Fragen auftreten. Während in der öffentlichen Diskussion teils kontroverse 

Anlagenhypothesen kursieren, etwa das postulierte Religiositätsgen (vgl. Hamer, 2005), 

Konzepte der Hochsensibilität als Disposition für spiritualisierte Persönlichkeitsakzen-

tuierungen (vgl. Aron & Aron, 1997) oder neurobiologische Ansätze eines sogenannten Gottes-

moduls (vgl. Alper, 2002), betont die psychologische Forschung vor allem die Interaktion 

zwischen Umwelt, Biografie und individueller Sinnkonstruktion. Empirische Befunde 

verdeutlichen, dass die Aktivierung von Religiosität und Spiritualität nicht allein auf Soziali-

sationsprozesse zurückzuführen ist (vgl. Bronfenbrenner, 1979; Hemel, 1998), sondern häufig 

als Reaktion auf existenzielle Grenzerfahrungen verstanden werden kann. Nach Hemel (1998) 

verfügt der Mensch aufgrund seiner Offenheit für die Welt über einen grundlegenden 

Welterklärungszwang, der ihn dazu motiviert, das eigene Erleben in umfassende Deutungs-

rahmen einzubetten. Religiosität und Spiritualität stellen in diesem Sinne Modi der 

Weltinterpretation dar, die Menschen nutzen, um Kontingenzerfahrungen zu verarbeiten und 

persönliche Kohärenz wiederherzustellen.        

  Vor diesem Hintergrund können artikulierte Glaubenssysteme evolutionspsycho-

logisch als adaptive kognitive Ressourcen verstanden werden, die zur Bewältigung existen-

zieller Unsicherheit beitragen (vgl. Bucher, 2007; Madert, 2007). Hauser (2004) zeigte in einer 

Meta-Analyse von fünf deutschsprachigen Studien, dass ein Großteil traumatischer Belastungs-

reaktionen mit aktiven Versuchen einhergeht, die Krise durch Sinnsuche zu bewältigen (72 bis 



37 

95 Prozent der Betroffenen). Im Transaktionalen Stressmodell (vgl. Lazarus & Folkman, 1984; 

Anhang C) fungieren religiöse und spirituelle Überzeugungen als kognitive Erweiterung der 

Coping-strategien, die es ermöglichen, Umweltstress deutungspsychologisch zu verarbeiten 

und gleichzeitig psychische Ressourcen wie Kohärenzerleben (vgl. Antonovsky, 1987), 

Selbstwirksamkeit (vgl. Bandura, 1977) und Hoffnung im Sinne dispositionalen Optimismus 

zugänglich zu machen (vgl. Park, 2005; Park, 2010). In diesem Zusammenhang verweist 

Pargament (1997) darauf, dass religiöse Bewältigungsprozesse unterschiedliche funktionale 

Qualitäten annehmen können. Kooperative Formen stärken Handlungsfähigkeit und Selbst-

wirksamkeit, delegative Formen können entlastend wirken, während konfliktbeladene bzw. 

defensive Formen mit erhöhter Belastung einhergehen können (vgl. Ano & Vasconcelles, 2005; 

Pargament, 1997). Damit verschwimmen die Grenzen zwischen der Entstehung und der 

Wirkung von Glaubenssystemen. Existenzielle Krisen können sowohl aktivierend als auch 

transformierend wirken, indem sie Glaubensstrukturen anstoßen, herausfordern oder 

reorganisieren. Aus psychologischer Perspektive stellt eine erfolgreiche Kontingenz-

bewältigung häufig das Ergebnis eines funktionierenden Glaubenssystems dar, das Erfahrungen 

integriert und Bedeutung rekonstruiert (vgl. 2.3). Die Theorie der persönlichen Konstrukte (vgl. 

Kelly, 1955; siehe 2.1.2) liefert hierfür ein plausibles Rahmenmodell. Sie beschreibt den 

Menschen als aktiven Sinnproduzenten, der seine Wirklichkeit anhand bipolarer Bedeutungs-

dimensionen interpretiert, ordnet und modifiziert. Glaubenssysteme können als spezifische 

Ausformungen solcher persönlicher Konstruktsysteme verstanden werden. Sie färben gesund-

heitsrelevante Konzepte wie Ressourcenorientierung, Coping und Resilienz idiolektisch ein 

und prägen sowohl die inhaltliche Struktur als auch die emotionale Qualität psychischer 

Verarbeitung. 

Gesundheitliche Aspekte. Religiosität und Spiritualität sind weder rein kulturelle 

Randphänomene noch zufällige Begleiter menschlicher Entwicklung, sondern integrale 

Bestandteile des psychischen Sinn- und Selbstsystems. Ihre Aktivierung und Aktualisierung 

erfolgen in einer dynamischen Wechselwirkung mit biografischen, existenziellen und 

psychosozialen Bedingungen und können sowohl fördernde als auch problematische 

Wirkungen entfalten. Zahlreiche Befunde belegen positive Zusammenhänge zwischen r/s 

Überzeugungen und Wohlbefinden, Stressbewältigung, geringeren Depressionsraten und 

höherer Lebenszufriedenheit (vgl. Koenig, 2012; Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012; 

Schnell, 2020; Schnell & Danbolt, 2023; Smith et al., 2003; Utsch et al., 2018). Gleichzeitig 

weisen Studien auf mögliche Risiken hin, etwa schuldinduzierende oder fatalistische 

Überzeugungsmuster, die emotionale Belastungen verstärken oder die therapeutische 



38 

Veränderungsbereitschaft einschränken können (vgl. Exline et al., 2014; Pargament, 1997; 

Utsch et al., 2018). Diese Ambivalenz macht deutlich, dass religiöse und spirituelle 

Glaubenssysteme psychologisch sowohl funktional als auch dysfunktional wirken können, 

abhängig von ihrer Integration, Stabilität und der Passung zwischen inneren Überzeugungen 

und äußeren Lebensbedingungen. Die Frage nach der funktionalen Qualität eines 

Glaubenssystems wird im Anhang C, insbesondere im Hinblick auf Krisendynamiken und 

Kontingenzbewältigung, vertiefend behandelt.  

Existenzielle Meta-Theorien. Damit lassen sich Glaubenssysteme als mehrdimensionale 

psychologische Strukturen fassen, die (a) inhaltliche Komponenten (kollektiv-geteilte vs. 

individuelle Annahmen über das Gottesbild), (b) ihre Zentralität im Leben der Person sowie (c) 

zugrunde liegende spirituelle Bedürfnisse umfassen. Sie stellen den Rahmen bereit, in dem 

Antworten auf existentielle Fragen psychologisch wirksam werden und bilden somit eine 

zentrale Schnittstelle zwischen individueller Weltanschauung, Transzendenzbezug und 

psychischer Gesundheit. Während Weltanschauungen durch die triadische Zusammensetzung 

aus Selbstbild, Weltbild und Gottesbild grundlegende Orientierung bieten (vgl. 2.1.3), entsteht 

erst durch die systematische Integration dieser Deutungsrahmen ein Glaubenssystem. Dieses 

lässt sich als Meta-Theorie verstehen, die disparate Antworten auf existenzielle Fragen 

miteinander verknüpft und so den Lebensentwurf kohärent abrundet. Ein solches Glaubens-

system ergänzt die Weltanschauung, indem es insbesondere über das Gottesbild jene Lücken 

schließt, die durch rational-pragmatische Überzeugungen in Selbst- und Weltbild offenbleiben 

(vgl. Rizzuto, 1979; Sire, 2009). R/S Glaubenssysteme spiegeln damit grundlegende ideolo-

gische Überzeugungen wider, die eine Person zum einen aus der eigenen Erfahrung und zum 

anderen aus der intellektuellen Auseinandersetzung mit Themen / Fragen in den Bereichen der 

Theologie und existenziellen Philosophie gebildet hat (vgl. 2.1.3.4). Von Natur aus sind 

Glaubenssysteme sehr entwicklungssensitiv, da sie ein Konglomerat aus verschiedensten 

Antworten auf unterschiedliche, existenzielle Fragen (z.B. „Warum bin ich? Woher komme ich 

und wohin werde ich gehen? Wer oder was hat mich oder die Welt erschaffen? Was ist der Sinn 

des Lebens?“) darstellen (vgl. Tillich, 1957). Gerade in Grenzerfahrungen (z.B. körper-

liche/psychische Krankheit, Verlust oder fortschreitendes Alter) wird die Bedeutung solcher 

Meta-Theorien evident. Indem Glaubenssysteme Ereignisse in einen umfassenderen Sinn-

horizont stellen, ermöglichen sie funktionale Kausalattributionen. Schicksalsschläge können 

nicht nur als zufällige Widrigkeiten, sondern als Teil eines übergeordneten Plans gedeutet 

werden (vgl. Utsch et al., 2018). Diese Form der Spiritualisierung (vgl. Pfeifer, 2018a) erweitert 

den Erklärungsspielraum und schützt so vor kognitiver Dissonanz (vgl. 2.2; Anhang C). Diese 



39 

Funktionsweise wird besonders sichtbar, wenn Menschen existenzielle Erfahrungen 

deutungspsychologisch verarbeiten. 

2.1.4.6 Spirituelle Kausalattributionen  

Konzept und Motivlage. Die Suche nach Warum-Erklärungen nimmt insbesondere in 

Situationen zu, die durch Komplexität, Leid oder mangelnde Kontrollierbarkeit gekennzeichnet 

sind (vgl. Weiner, 1986, zitiert nach Pfeifer, 2018). In solchen Situationen neigen Menschen 

dazu, Modelle zu konstruieren, die Spannung und kognitive Dissonanz reduzieren (vgl. Pfeifer, 

2018a, in Utsch et al., 2018). Spiritualisierung bezeichnet die Zuschreibung von Ursachen und 

Bedeutungen auf Basis transzendenter Annahmen (z. B. „Prüfung“, „Fügung“, „Karma“). Diese 

kann sich sowohl auf punktuelle Ereignisse (situativ) als auch auf den gesamten Lebensentwurf 

(global) beziehen. Abbildung 1 veranschaulicht diesen Zusammenhang als Modell spiritueller 

Denkschemata in Anlehnung an Pfeifer (2018a). 

 

Abbildung 1 

Modell spiritueller Denkschemata, Deutungsmuster, Coping und Stressoren 

 

 Anmerkung. Eigene Darstellung in Anlehnung an Pfeifer, 2018a, S. 46, adaptiert nach Dull 

& Skokan, 1995, sowie Gall et al., 2005. 

 

Kognitive Architektur. Spirituelle Deutungen sind in kognitiven Schemata und 

Denkmustern verankert, die Wahrnehmung, Bewertung und Handlungswahl steuern. Diese 

Schemata sind funktional in der weltanschaulichen Triade verankert, da sie zwischen Selbst-, 

Welt- und Gottesbild vermitteln und auf jeder Ebene die kognitive Verarbeitung existenzieller 



40 

Erfahrungen strukturieren. Die klinische Relevanz dieser Prozesse zeigt sich insbesondere in 

ihrer Wirkung auf Belastungsverarbeitung und Anpassung.     

 Gesundheitliche Relevanz. Klinische Schulen, zum Beispiel innerhalb der kognitiv-

behavioralen Therapie, betonen die Relevanz dieser Muster, da traumatische Erfahrungen von 

Betroffenen häufig spirituell verarbeitet werden (vgl. Meichenbaum, zitiert nach Utsch, 2018d). 

Eingebettet in übergeordnete kognitive Netzwerke (vgl. Dull & Skokan, 1995) beeinflussen 

spirituelle Schemata (a) die Interpretation von Situationen, (b) die Aktivierung spezifischer 

Ressourcen (soziale, rituale, symbolische) und (c) die Wahl von Coping-Strategien. Empirische 

Befunde weisen auf identitätsstabilisierende Effekte sowie auf psychosomatische Zusammen-

hänge hin (vgl. Rogers & Loewenthal, 2003). Gall et al. (2005) erweitern diesen Ansatz um ein 

gesundheitspsychologisches Rahmenmodell, das Spiritualität als integrativen Faktor zwischen 

Kognition, Emotion und Verhalten versteht. In ihrem Konzept fungieren spirituelle 

Überzeugungen als regulative Strukturen, die Stress appraisal (vgl. Anhang C), Coping und die 

psychosomatische Anpassung vermitteln. Damit lässt sich Spiritualisierung als funktionales 

Bindeglied zwischen kognitiven Bewertungsprozessen und der emotionalen Sinnregulation 

interpretieren. Spirituelle Deutungsmuster aktivieren neben emotionalen auch exekutive 

Kontrollprozesse, die Aufmerksamkeit, Inhibition und kognitive Flexibilität betreffen. Diese 

Funktionen ermöglichen es, widersprüchliche Informationen zu integrieren und emotionale 

Belastungen zu regulieren - zentrale Mechanismen, die auch Diamond (2013) als Kern 

exekutiver Funktionen beschreibt. Anhang C geht in diesem Bezug zur Krisenbewältigung 

vertiefend auf die Aspekte einer klinischen Glaubenspsychologie, im psychotherapeutischen 

Kontext ein.  

 Protektive Funktionen. Spirituelle Kausalattributionen können sowohl protektive als 

auch problematische Effekte entfalten. In adaptiver Form tragen sie zu einem Bedeutungs-

reframing20 bei, fördern Hoffnung, Sinnkohärenz, Emotionsregulation und Zugehörigkeit. 

Diese Faktoren begünstigen die Verarbeitung von Trauer und Krankheit und korrelieren 

teilweise mit günstigeren Gesundheitsindikatoren (vgl. Koenig, 2012; Koenig et al., 2012; 

Schnell, 2020; Schnell & Danbolt, 2023; Utsch et al., 2018).   

 Risikokonstellationen. Demgegenüber können sich auch problematische Effekte 

ergeben. Schuld- und Angstverstärkungen durch die Vorstellung eines strafenden Gottes, 

Vermeidungsattributionen im Sinne einer ausschließlichen Zuschreibung an „geistliche 

 
20 Bedeutungsreframing = Der Begriff beschreibt den psychologischen Prozess der kognitiven Neubewertung, bei 

dem ein Ereignis durch veränderte Bedeutungszuschreibung in einen neuen Sinnzusammenhang gestellt wird. 

Dadurch kann eine belastende Erfahrung emotional entschärft und als handhabbar erlebt werden (vgl. Lazarus & 

Folkman, 1984; Park, 2010). 



41 

Ursachen“ oder ambivalente Therapieeinstellungen sind mögliche Folgen, welche den 

Handlungsspielraum innerhalb der weltanschaulichen Triade reduzieren, statt ihn zu erweitern. 

In solchen Fällen kann ein problematisches Gottesbild, aufgrund seines übergeordneten, meta-

theoretischen Einflusses, auch das Selbst- und Weltbild verzerren, wodurch Sinn und 

Orientierung verloren gehen können (vgl. 2.2.1.2 Verlust von Sinn und Orientierung). Pfeifer 

(2014) illustriert dies anhand klinischer Fallvignetten und betont die Notwendigkeit, thera-

peutisch differenziert an den Inhalten und der Intensität spiritueller Deutungen zu arbeiten.

 Determinanten. Der Grad der Spiritualisierung korreliert mit der Zentralität religiöser 

und spiritueller Inhalte (vgl. Huber, 2003; Huber & Huber, 2012). Je stärker Glaubensinhalte 

im individuellen Selbst verankert sind, desto globaler und persistenter gestalten sich spirituelle 

Deutungen (vgl. 2.1.3.2). Daraus resultiert ein entsprechend größerer Einfluss auf das 

Kohärenzgefühl (vgl. Antonovsky, 1987, 1993), dispositionalen Optimismus21 und Resilienz 

(vgl. Anhang C). Damit ergibt sich ein konsistentes Gesamtbild, das die Bedeutung von 

Glaubenssystemen für Sinn- und Kohärenzbildung verdeutlicht.    

 Gesellschaftliche Perspektive. Auch auf empirisch-gesellschaftlicher Ebene zeigt sich, 

dass kritische Lebensereignisse wie Tod, Krankheit, Trennung oder Arbeitslosigkeit die 

Tragfähigkeit individueller Sinnquellen herausfordern. Forschungen zu Sinnorientierungen (z. 

B. Schnell & Becker, 2007; Schnell & Danbolt, 2023) verdeutlichen, dass religiös-spirituelle 

Deutungen in solchen Situationen als besonders ressourcenreich erlebt werden können. Dies 

gilt nicht nur im Rahmen kirchlicher Institutionen, sondern zunehmend auch in individuali-

sierten und pluralisierten Formen der Spiritualität (vgl. Huber & Huber, 2012; Utsch et al., 

2018). Damit wird deutlich, dass religiöse und spirituelle Glaubenssysteme gerade in Zeiten 

existenzieller Verunsicherung einen erweiterten Rahmen für Sinnkonstruktionen bereitstellen; 

einen Rahmen, der über konventionelle weltanschauliche Strukturen hinausgeht und indivi-

duelle wie kollektive Prozesse der Sinnstiftung integriert.     

 Fazit. Die in diesem Kapitel dargestellten Mechanismen der Spiritualisierung 

verdeutlichen, dass Glaubenssysteme nicht nur strukturelle, sondern dynamische Funktionen 

erfüllen, indem sie Sinnkrisen präventiv abfedern oder reaktiv kompensieren können. Gerät 

diese integrative Funktion der Glaubenssysteme unter Druck oder verliert sie ihre Wirksamkeit, 

kann das Bedürfnis nach Kohärenz selbst zur Quelle psychischer Belastung werden. Im 

folgenden Kapitel (2.2) wird untersucht, wie die Störung solcher Prozesse, etwa im Sinne von 

 
21 Dispositionaler Optimismus = Nach Carver und Scheier (2009) bezeichnet dispositionaler Optimismus eine 

relativ stabile, situationsübergreifende Erwartung positiver zukünftiger Ereignisse. Er gilt als zentraler Prädiktor 

adaptiver Coping-Strategien und steht empirisch in Zusammenhang mit höherer psychischer und physischer 

Belastbarkeit (vgl. Carver et al., 2010). 



42 

disrupted meaning systems (vgl. 2.2.1.3; Park, 2010), zur Entstehung psychischer Krisen und 

kognitiver Dissonanz (vgl. 2.2.1.4; Festinger, 1957) beitragen kann.  

 

2.2. Psychische Krisen 

2.2.1 Was sind (psychische) Krisen? 

 (Psychische) Krisen sind Zustände innerer Instabilität, die entstehen, wenn zentrale 

psychische Regulationsmechanismen überfordert sind und grundlegende Bedürfnisse des 

Menschen anhaltend verletzt, bedroht oder unvereinbar erlebt werden. Nach Grawe (2004) 

beruhen menschliches Erleben und Verhalten auf der kontinuierlichen Regulation von vier 

psychologischen Grundbedürfnissen: 1) dem Bedürfnis nach Bindung (emotionale Sicherheit 

und Zugehörigkeit), 2) dem Bedürfnis nach Kontrolle und Orientierung (Vorhersehbarkeit, 

Selbstwirksamkeit), 3) dem Bedürfnis nach Selbstwerterhöhung und -schutz sowie 4) dem 

Bedürfnis nach Lustgewinn und Unlustvermeidung. 

Krisen entstehen, wenn diese Bedürfnisse dauerhaft frustriert werden oder wenn 

zwischen ihnen widersprüchliche Aktivierungsmuster bestehen. Unter solchen Bedingungen 

kommt es zu einem Spannungszustand, in dem das bisherige Selbst- und Weltverständnis keine 

ausreichende Orientierung mehr bietet (vgl. 2.1.1). Der Mensch erlebt Kontrollverlust, 

emotionale Desintegration und Sinnentleerung – zentrale Kennzeichen einer (psychischen) 

Krise. Grawes Modell bietet somit eine psychologisch fundierte Grundlage, um Krisen als 

Störungen der inneren Bedürfnisbalance zu begreifen. Diese Betrachtungsweise bildet den 

funktionalen Ausgangspunkt für die nachfolgende Analyse jener Krisen, die in engem 

Zusammenhang mit der individuellen Sinn- und Weltkonstruktion stehen (vgl. 2.2.1.2). Um zu 

verstehen, unter welchen Bedingungen solche Zustände psychischer Desintegration entstehen, 

ist es notwendig, die typischen Auslöser dieser Krisen näher zu betrachten. Der folgende 

Abschnitt ordnet daher die häufigsten Belastungsfaktoren ein, die das empfindliche 

Gleichgewicht der psychischen Grundbedürfnisse destabilisieren können. 

2.2.1.1 Typische Auslöser 

 (Psychische) Krisen entstehen nicht isoliert, sondern im Spannungsfeld individueller 

Dispositionen, biografischer Prägungen und situativer Belastungen. Sie können sich sowohl aus 

akuten Lebensereignissen als auch aus kumulativen chronischen Stressoren entwickeln. Dabei 

wirken biologische, psychologische und soziale Einflussfaktoren meist zusammen und führen, 

je nach individueller Vulnerabilität (vgl. 2.2.3) zu einer Überforderung der psychischen 

Regulationsmechanismen (vgl. Grawe, 2004; Vögele, 2012). Klassischerweise werden Krisen 

hinsichtlich ihrer Auslöser charakterisiert und unterschieden; so gibt es beispielsweise Krisen 



43 

mit klaren Auslösern oder diffuse Krisen, mit eher unbewussten, innerpsychischen 

Hintergründen (vgl. Riecher-Rössler et al., 2004). Zu den klaren Auslösern gehören vor allem 

Verlust- und Bedrohungserfahrungen, die zentrale Bedürfnisse nach Sicherheit, Kontrolle oder 

Zugehörigkeit destabilisieren (vgl. Augsburger & Maercker, 2020; Frankl, 1982, 2023; 

Huether, 2001; Pargament, 1997; Riecher-Rössler et al., 2004). Diffuse Krisenauslöser 

entstehen dagegen häufig aus inneren Spannungen oder länger anhaltenden Diskrepanzen 

zwischen Selbstanspruch und Umweltanforderungen. Dazu zählen Konflikte über Identität, 

Rollenbilder oder Wertorientierungen sowie allgemein das Erleben von Leid, Ungerechtigkeit 

oder Sinnverlust. Solche Belastungen führen zu einer Desintegration zentraler psychischer 

Grundbedürfnisse und schwächen die Fähigkeit zur Selbstregulation (vgl. Antonovsky, 1987; 

Frankl, 1982, 2023; Huether, 2001). 

In beiden Varianten treten Krisen besonders dann auf, wenn bestehende 

Bewältigungsstrategien nicht mehr wirksam sind und neue Deutungsmuster noch fehlen. Sie 

markieren Übergangsphasen, in denen das Selbst- und Weltverständnis neu geordnet werden 

muss. Dieser Zustand eines kritischen Ungleichgewichts zeigt sowohl Risiko- als auch 

Entwicklungspotenzial und verweist auf den engen Zusammenhang zwischen psychischer 

Stabilität und der Fähigkeit zur Sinnintegration (vgl. Caplan, 1964; Grawe, 2004, 2005; 

Huether, 2001). Während diese Auslöser beschreiben, woher Krisen kommen können, 

beantwortet dies noch nicht die Frage, wie sie psychologisch wirksam werden. Entscheidend 

ist, ob ein Ereignis die inneren Sinn- und Ordnungsstrukturen erschüttert.  

2.2.1.2 Verlust von Sinn & Orientierung 

 Im Zentrum dieser Arbeit stehen jene Krisen, die eng mit der individuellen Sinn- und 

Weltkonstruktion verbunden sind. Sie werden als Störungen im Zusammenspiel der 

weltanschaulichen Triade verstanden, also als Inkonsistenzen zwischen Selbst, Welt und 

Gottesbild, die das Kohärenzgefühl und die subjektive Sinnhaftigkeit beeinträchtigen (vgl. 

2.1.1). Solche Krisen zeigen sich nicht nur emotional, sondern vor allem als Desintegration des 

Bedeutungsgefüges, das normalerweise Orientierung und Richtung vermittelt. Zur theore-

tischen Einordnung bietet Park (2010) einen geeigneten Makrorahmen. Sie unterscheidet 

zwischen globalen Annahmen über Selbst, Welt und Leben und den situativen Bedeutungen 

einzelner Ereignisse. Entsteht eine Diskrepanz zwischen beiden Ebenen, etwa wenn ein 

belastendes Ereignis grundlegenden Ordnungsannahmen widerspricht, kommt es zu 

psychologischer Inkohärenz. Dieser Zustand aktiviert meaning making processes, also 

kognitive und emotionale Anpassungsmechanismen, die auf die Wiederherstellung von 

Kohärenz und Sinn zielen (vgl. 2.2.1.3). Für die hier entwickelte Theorie markiert diese 



44 

Diskrepanz jene Schwelle, an der Disruptionen im Bedeutungssystem entstehen. Diese 

Disruptionen entsprechen funktional dem, was als kognitive Dissonanz innerhalb der 

weltanschaulichen Triade beschrieben wird. Während Grawe (2004) darlegt, unter welchen 

Bedingungen Krisen entstehen (vgl. 2.2.1.1), erklärt Park (2010) die Bedeutungsebene dieser 

Inkonsistenzen. Festinger (1957) ergänzt anschließend den Mechanismus, über den solche 

Widersprüche subjektiv erlebt und reguliert werden (vgl. 2.2.1.4). Im nächsten Schritt werden 

daher zunächst Parks Modell und anschließend die Theorie der kognitiven Dissonanz erläutert. 

Darauf aufbauend folgt die Darstellung der wechselseitigen Dynamik zwischen Selbst, Welt 

und Gottesbild und der psychischen Folgen einer gestörten Sinnkonstruktion (vgl. 2.2.2).  

2.2.1.3 Disrupted meaning system hypothesis (Park, 2010) 

 Crystal L. Park (2010) beschreibt im Meaning-Making Model (Abb. 2) ein integratives 

Rahmenmodell, das erklärt, wie Menschen auf Ereignisse reagieren, die ihre grundlegenden 

Überzeugungen über sich selbst, die Welt und das Leben infrage stellen. Im Zentrum steht das 

Global Meaning System, bestehend aus (a) allgemeinen Überzeugungen und Welt-

anschauungen, (b) persönlichen Zielen und Werten sowie (c) einem subjektiven Gefühl von 

Sinn und Lebensbedeutung. Belastende oder potenziell stressreiche Situationen werden 

zunächst auf der Ebene des situational meaning bewertet, das heißt hinsichtlich Bedrohung, 

Verlust, Kontrollierbarkeit und Implikationen. Kommt es hierbei zu einem Widerspruch 

zwischen situativer Bewertung und globalem Sinnsystem, entsteht eine Diskrepanz („discre-

pancy"), die psychischen Distress22 auslöst (vgl. Park, 2005, 2010; Park & Folkman, 1997).

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    

 
22 Psychologischer Distress bezeichnet einen subjektiven Zustand emotionaler Belastung, der aus der Diskrepanz 

zwischen individuellen Erwartungen, Überzeugungen und der erlebten Realität entsteht. Er umfasst Reaktionen 

wie Anspannung, Angst, Hilflosigkeit und Kontrollverlust und gilt als Indikator für eine gestörte psychische 

Homöostase (vgl. Festinger, 1957; Lazarus & Folkman, 1984; Mirowsky & Ross, 2002) 



45 

Abbildung 2.  

Das Meaning-Making-Modell nach Park (2010) 

 

Anmerkung. Eigene Darstellung in Anlehnung an Park (2010). Durchgezogene Linien 

kennzeichnen den kritischen Modellpfad (critical model pathway), gestrichelte Linien 

mögliche zusätzliche Pfade (possible model pathway).  

 Prozessdynamik des Modells. Park beschreibt, in Abbildung 2, einen 

Anpassungsprozess zwischen globalem und situativem Sinn. Diskrepanzen aktivieren kognitive 

und emotionale Mechanismen der Sinnbildung, insbesondere Assimilation und 

Akkommodation: 

1. Assimilation: Die Umdeutung des Ereignisses, um es mit bestehenden Überzeugungen 

kompatibel zu machen (vgl. Park, 2010; Piaget, 1954) 

2. Akkommodation: Die Anpassung globaler Überzeugungen und Werte an das neu 

Erlebte (vgl. Park, 2010; Piaget, 1954). 

 

Gelingt die Sinnanpassung, entsteht ein Zustand des meaning made, der mit Akzeptanz, 

Neubewertung und Re-Attribution einhergeht (vgl. Anhang C). Häufig zeigen sich auch 

veränderte globale Überzeugungen, neu geordnete Lebensziele oder eine erweiterte Identität. 

Misslingt die Integration, bleibt der Zustand psychologischer Inkohärenz bestehen, was 

chronischen Stress und maladaptive Bewältigung begünstigen kann (vgl. Park, 2010). 

 Psychologische Konsequenzen einer Disruption. Disruptionen im globalen 

Bedeutungssystem wirken sich häufig gleichzeitig auf emotionale, kognitive und motivationale 

Ebenen aus. Emotionale Reaktionen wie Angst, Hoffnungslosigkeit oder existenzielle 



46 

Bedrohung treten ebenso häufig auf wie kognitive Beeinträchtigungen in Kohärenz und 

Vorhersagbarkeit. Diese können zu einer Fragmentierung des Selbst- und Weltbildes führen. 

Auf motivationaler Ebene kommt es oft zu einem Verlust von Orientierung und 

Selbstwirksamkeit, während das Bedürfnis nach Kontrolle und Sinn deutlich ansteigt. Damit 

wird sichtbar, dass Störungen im global meaning system mehrere psychische Ebenen 

gleichzeitig betreffen und zentrale Mechanismen psychischer Stabilität unterminieren (vgl. 

Park, 2010). In diesem Sinne beschreibt Park psychische Krisen als gestörte Regulation von 

Sinn, die dann entsteht, wenn Inkonsistenzen zwischen globalem und situativem Sinn nicht 

mehr überbrückt werden können (vgl. Park & Folkman, 1997; Park, 2005, 2010).

 Einbettung in die vorliegende Theorie. Im Rahmen dieser Arbeit wird Parks Modell 

als Makrostruktur verstanden, die das Zusammenspiel der triadischen Weltanschauung (Selbst-

, Welt- und Gottesbild) auf einer übergeordneten Sinnebene abbildet. Eine disruption entspricht 

einer Inkonsistenz zwischen diesen Komponenten, etwa wenn das Gottesbild keine sinnvolle 

Deutung von Leid mehr ermöglicht oder das Selbstbild nicht mehr in die moralische Ordnung 

des Weltbildes integriert werden kann. Die daraus resultierende Inkohärenz markiert den 

Übergang von einem gestörten Bedeutungsgefüge zu einer psychischen Krise. Die 

nachfolgenden Mechanismen der Sinnanpassung - ob kognitiv, emotional oder spirituell - 

bilden die Grundlage jener meaning-making processes, die im letzten Kapitel bereits als 

spirituelle Kausalattributionen (vgl. 2.1.4.6) eingeführt und beschrieben worden sind. 

 Markoebene vs. Mikroebene. Im Anschluss an Park beschreibt Festinger (1957) auf 

der Mikroebene den psychologischen Mechanismus, über den solche Inkonsistenzen subjektiv 

erlebt und reguliert werden. Während Parks Modell erklärt, wann und warum Inkonsistenzen 

zwischen globalen und situativen Sinnsystemen entstehen, zeigt die Theorie der kognitiven 

Dissonanz, wie diese Widersprüche psychologisch wirksam werden. Die aus einer Diskrepanz 

resultierende Spannung manifestiert sich als Konflikt zwischen Kognitionen, also zwischen 

Überzeugungen, Wahrnehmungen oder Handlungsintentionen. Damit bietet die Theorie der 

kognitiven Dissonanz die psychologische Grundlage dafür, wie Störungen innerhalb der 

triadischen Weltanschauung zu emotionalem und kognitivem Stress führen und Prozesse der 

Sinnrekonstruktion anstoßen können.  

2.2.1.4 Kognitive Dissonanz 

 Das Konzept der kognitiven Dissonanz geht auf Leon Festinger (1957) zurück und 

beschreibt einen psychologischen Spannungszustand, der entsteht, wenn zwischen mehreren 

Kognitionen, also Überzeugungen, Einstellungen oder Wahrnehmungen, ein Widerspruch 

besteht. Menschen streben nach innerer Konsistenz zwischen ihren Gedanken, Emotionen und 



47 

Handlungen. Werden diese in Konflikt zueinander erlebt, entsteht ein unangenehmer 

Spannungszustand, der als kognitive Dissonanz, respektive psychologischer Distress (vgl. 

Lazarus & Folkman, 1984; Mirowsky & Ross, 2002) bezeichnet wird. Dieser Zustand motiviert 

zu Handlungen oder gedanklichen Anpassungen, um das Gleichgewicht wiederherzustellen. 

Festinger (1957) zeigte, dass Individuen dazu neigen, widersprüchliche Informationen zu 

vermeiden oder umzudeuten, um die eigene Selbst- und Weltsicht aufrechtzuerhalten. 

Dissonanzreduktion erfolgt dabei über drei Hauptstrategien: (1) Verhaltensänderung als eine 

Anpassung des Handelns an bestehende Überzeugungen, (2) Einstellungsänderung als eine 

Modifikation von Überzeugungen, um sie an das Verhalten anzupassen, oder (3) kognitive 

Neubewertung als eine Umdeutung der Situation, um den Widerspruch subjektiv aufzulösen. 

Die drei Strategien der Dissonanzreduktion lassen sich im Rahmen des triadischen 

Weltanschauungsmodells (vgl. 2.1.3) als kognitive Mechanismen verstehen, über die 

Individuen Inkonsistenzen zwischen Selbstbild, Weltbild und Gottesbild ausgleichen und so die 

Grundlage für ein kohärentes Sinn- und Selbstverständnis wiederherstellen. In diesem Sinne ist 

kognitive Dissonanz ein grundlegender Regulationsmechanismus psychischer Stabilität, der das 

Bedürfnis nach Kohärenz im Denken und Erleben widerspiegelt (vgl. Harmon-Jones, 2019).

 Rolle in Krisen. Im Kontext psychischer Krisen kann kognitive Dissonanz als 

Ausgangspunkt tiefgreifender Sinn- und Identitätskonflikte verstanden werden. Sie entsteht, 

wenn zentrale Überzeugungen über das Selbst, die Welt oder Transzendenz; also die 

Grundstrukturen der weltanschaulichen Triade, durch widersprüchliche Erfahrungen in Frage 

gestellt werden. Bleibt dieser Spannungszustand ungelöst, kann er zu einem Zusammenbruch 

der bestehenden Deutungsmuster und damit zu einer gestörten Sinnkonstruktion führen. 

Umgekehrt kann die erfolgreiche Reduktion von Dissonanz, etwa durch Neubewertung oder 

Integration widersprüchlicher Inhalte, zu persönlichem Wachstum und vertiefter Selbst-

reflexion beitragen (vgl. Festinger, 1957; Harmon-Jones & Harmon-Jones, 2007; Park, 2005, 

2010; Park & Folkman, 1997).         

 In der Folge lassen sich psychische Krisen als Ausdruck eines gestörten Gleichgewichts 

innerhalb der triadischen Weltanschauung begreifen. Die Dissonanz zwischen Selbst-, Welt- 

und Gottesbild führt zu einer Instabilität der psychologischen Kohärenzstruktur und damit zu 

einer Beeinträchtigung der Sinn- und Identitätsregulation. Je nachdem, welche der drei 

Bezugsdimensionen vorrangig betroffen ist, zeigen sich unterschiedliche emotionale, kognitive 

und verhaltensbezogene Symptome. Die Theorie der kognitiven Dissonanz erklärt somit den 

grundlegenden Mechanismus, über den Inkonsistenzen innerhalb der Triade psychischen Stress 

erzeugen. Wie sich diese Spannungen konkret in Selbst-, Welt- und Gottesbild manifestieren, 



48 

wird im folgenden Abschnitt differenziert dargestellt. Zuerst werden die typischen 

Charakteristika und psychopathologischen Implikationen eines dissonanten Selbstbildes, eines 

dissonanten Weltbildes und eines dissonanten Gottesbildes erläutert, bevor ihre wechselseitige 

Dynamik im Rahmen der gestörten Triade beschrieben und mit einem abschließenden 

Fallbeispiel23 veranschaulicht wird.  

2.2.2 Störungen in der Sinnkonstruktion 

2.2.2.1 Dissonantes Selbstbild 

 Ein gestörtes Selbstbild stellt die intrapsychische Manifestation kognitiver Dissonanz 

dar. Es beschreibt den Verlust innerer Kohärenz, wenn grundlegende Selbstannahmen über 

Kontrolle, Selbstwirksamkeit oder moralische Integrität mit aktuellen Erfahrungen oder 

äußeren Anforderungen in Konflikt geraten. Das Selbstbild (vgl. 2.1.3.1) umfasst kognitive, 

emotionale und verhaltensbezogene Strukturen, über die Menschen ihr Erleben interpretieren 

und regulieren.         

 Kognitiv-behaviorale Perspektive. Aus verhaltenstherapeutischer Perspektive umfasst 

es das Geflecht aus Selbstschemata, Überzeugungen und Bewertungen, durch die Individuen 

ihr eigenes Handeln und Erleben interpretieren (vgl. Bandura, 1977; Beck, 1979). Ein negatives 

oder instabiles Selbstbild ist häufig mit vermindertem Selbstwert, geringer Selbstwirksamkeit 

und dysfunktionalen Grundannahmen verbunden, die das Erleben von Hilflosigkeit und 

Kontrollverlust begünstigen. Diese kognitiven Verzerrungen wirken sich unmittelbar auf 

Affektregulation, Motivation und zwischenmenschliche Interaktion aus und können, 

insbesondere unter Belastung, zu depressiven, ängstlichen oder selbstabwertenden Mustern 

führen (vgl. Grawe, 2004; Hautzinger, 2013). 

 Psychoanalytische Perspektive. In der psychoanalytischen Tradition wird das 

Selbstbild weiter differenziert. Das „Ich" beschreibt die Instanz, die Wahrnehmung, 

Realitätsprüfung und Abwehr organisiert und damit die kognitive Steuerung des psychischen 

Geschehens übernimmt (vgl. Jung, 1966, 1967). Das „Ego" bezeichnet jene unintegrierten, 

starren und häufig unbewussten Anteile des Ich, die durch Abwehrprozesse abgespalten wurden 

und sich in konflikthaften Tendenzen äußern. Dazu zählen etwa übermäßiger Ehrgeiz, 

Vergleichsdenken, Besitzstreben, Eifersucht, rigide Selbstansprüche oder ein starkes Bedürfnis 

nach Anerkennung und Kontrolle (vgl. Brenner, 2017; Helg, 2000). Solche verhärteten Ego-

Strukturen reduzieren psychische Flexibilität und begünstigen selbstschädigende Muster. Das 

 
23 Das Fallbeispiel basiert auf einer klinisch-psychologischen Praxiserfahrung des Verfassers im Rahmen eines 

teilstationären Praktikums in einer allgemeinpsychiatrischen Tagesklinik. Alle Angaben wurden aus Gründen des 

Datenschutzes anonymisiert und inhaltlich so verändert, dass keine Rückschlüsse auf reale Personen möglich sind. 



49 

„Selbst" fungiert in diesem Modell als übergeordnete Integrationsinstanz. Es ermöglicht die 

Einordnung und Modulation unbewusster Ego-Anteile, sodass diese in ein stabileres und 

authentischeres Ich integriert werden können. Dieser Prozess der Selbstwerdung entsteht durch 

Bewusstwerdung und symbolische Verarbeitung abgespaltener Inhalte und bildet ein zentrales 

Ziel psychoanalytischer Therapie (vgl. Jung, 1966, 1967).   

2.2.2.2 Dissonantes Weltbild 

 Das Weltbild (vgl. 2.1.3.2) beschreibt das kognitive Referenzsystem, über das 

Individuen Ereignisse einordnen, Wirkzusammenhänge verstehen und sich selbst in Relation 

zur äußeren Welt verorten. Es fungiert als Orientierungsrahmen, der Sinn, Vorhersagbarkeit 

und Kontrolle im Alltag ermöglicht. Wird dieses System durch widersprüchliche oder 

traumatische Erfahrungen überfordert, kann es zu Verzerrungen, Fragmentierungen oder 

rigiden Weltdeutungen kommen, die das Kohärenzerleben und den Realitätsbezug 

beeinträchtigen.         

 Kognitiv-behaviorale Perspektive. Aus verhaltenstherapeutischer Sicht entsteht ein 

dysfunktionales Weltbild durch die Ausbildung negativer kognitiver Schemata und 

generalisierter Grundannahmen über die Welt (z. B. „Die Welt ist schlecht/böse"), das Leben 

(z. B. „Das Leben ist sinnlos") oder andere Menschen (z. B. „Man kann niemandem vertrauen"). 

Erfahrungen von Kontrollverlust, Zurückweisung oder Bedrohung können stabile 

Überzeugungen hervorbringen, die die Umwelt als gefährlich, ungerecht oder feindselig 

erscheinen lassen. Diese verzerrten Überzeugungen wirken als kognitive Filter, durch die neue 

Informationen selektiv wahrgenommen und bestehende Annahmen bestätigt werden (vgl. Beck, 

1979; Ellis, 1962). Die Folge sind überdauernde Gefühle von Misstrauen, Hoffnungslosigkeit 

und Entfremdung, welche das Erleben von Sicherheit und Zugehörigkeit unterminieren. Eine 

derartige kognitive Dysregulation gilt als zentraler Risikofaktor für die Entwicklung 

depressiver, ängstlicher und paranoider Symptomatiken (vgl. Grawe, 2004; Hautzinger, 2013; 

Janoff-Bulman, 1989).        

 Psychoanalytische Perspektive. Im psychoanalytischen Verständnis ist das Weltbild 

der Ausdruck innerer Objektbeziehungen und symbolischer Projektionen unbewusster 

Konflikte auf die äußere Wirklichkeit. Ein pathologisches Weltbild manifestiert sich, wenn 

diese Projektionen rigide werden und das Individuum seine innere Konfliktdynamik nach außen 

verlagert (vgl. Freud, 1911; Kernberg, 1975). Feindselige oder misstrauische Weltdeutungen 

können so als Abwehrmechanismus gegen unerträgliche Affekte wie Angst, Schuld oder 

Ohnmacht verstanden werden. In der klinischen Praxis äußert sich dies häufig in der Tendenz, 

äußere Umstände oder andere Menschen für das eigene Leid verantwortlich zu machen, anstatt 



50 

intrapsychische Konflikte zu reflektieren. Nach Jung (1966) und Brenner (2017) ist ein 

verzerrtes Weltbild insbesondere auch der Ausdruck einer gestörten Beziehung zwischen 

Bewusstsein und Unbewusstem, in der kollektive und persönliche Schattenanteile24 

externalisiert werden. Ein Ziel der psychotherapeutischen Arbeit ist daher die schrittweise Re-

Integration dieser Anteile, um die Wahrnehmung der Welt wieder als mehrdimensional, 

verstehbar und veränderbar zu erleben (vgl. Jung, 1966, 1989). 

2.2.2.3 Dissonantes Gottesbild 

 Das Gottesbild (vgl. 2.1.3.4) bezeichnet die mentale Repräsentation jener 

metaphysischen Grundstrukturen, die der Mensch als ordnende Prinzipien des Kosmos begreift 

und über die er versucht, die irrationalen oder unerklärlichen Lücken seines Selbst- und 

Weltbildes zu schließen (vgl. 2.1.3.3). Psychologisch stellt es kein exklusiv religiöses Konzept 

dar, sondern ein universelles Deutungsmuster, das auf die symbolische Integration des 

Unverfügbaren zielt. Es umfasst kognitive, emotionale und symbolische Komponenten, durch 

die Individuen das Überpersönliche, Transzendente oder schlicht das Nicht-Erklärbare 

interpretieren und in ihre persönliche Weltanschauung einbetten.    

 In säkularen Kontexten kann das klassische religiös-spirituelle Gottesbild durch 

funktional analoge Strukturen ersetzt werden, beispielsweise durch Natur, Vernunft, 

Wissenschaft, Schicksal, Moral oder Humanität, die eine vergleichbare psychologische 

Funktion erfüllen. Sie schaffen Ordnung, Bedeutung und Orientierung angesichts existenzieller 

Kontingenz. Entscheidend ist somit nicht der metaphysische Gehalt dieser Überzeugungen, 

sondern ihre regulative Funktion und damit das Bedürfnis, disparate Erfahrungsbereiche zu 

einem kohärenten Ganzen zu verbinden (vgl. 2.1.3.4; 2.1.4.5; 2.1.4.6). In diesem Sinne ist das 

Gottesbild insbesondere der Ausdruck einer anthropologischen Konstante (vgl. 2.1.4.1). 

Folglich der Fähigkeit und dem Drang des Menschen, das Dasein in ein umfassenderes Sinn- 

und Ordnungssystem einzubetten (vgl. Bucher, 2007; Grom, 2009, zitiert nach Utsch et al., 

2018; Hemel, 1998; Jäger, 2007; Jung, 1987a; Tillich, 1952, 1957; Wong, 2013).  

 Entspricht diese innere Repräsentation jedoch einer rigiden, angstmachenden oder 

widersprüchlichen Struktur, kann sie zur Quelle psychischer Dissonanz und existenzieller 

Verunsicherung werden. Ein problematisches Gottesbild, gleichgültig ob religiös, spirituell 

oder säkular geprägt, spiegelt dann die Störung jener Integrationsprozesse wider, die 

normalerweise Vertrauen, Sinn und psychologische Kohärenz vermitteln.   

 Kognitiv-behaviorale Perspektive. Aus kognitions- und lerntheoretischer Sicht bildet 

 
24 Schattenanteile = Schattenanteile bezeichnen nach Jung (1989) die verdrängten und moralisch abgewerteten 

Aspekte der Persönlichkeit, deren (Re-)Integration für die psychische Ganzheit des Menschen wesentlich ist. 



51 

sich das Gottesbild (hier: verstanden als Repräsentation übergeordneter Sinn- und 

Ordnungsprinzipien) durch individuelle Erfahrungen, soziale Lernprozesse und kulturelle 

Prägungen. Es umfasst jene Überzeugungen, mit denen Menschen versuchen, die Beziehung 

zwischen sich selbst, der Welt und einem „höheren" (oder übergeordneten) Prinzip der Ordnung 

zu erklären. Diese Strukturen können religiös, spirituell oder säkular gefasst sein: Als „Gott", 

als „Naturgesetz", als „kosmische Gerechtigkeit", als „Schicksal" oder als „Vernunft". Wird 

dieses übergeordnete Orientierungssystem durch widersprüchliche Erfahrungen in Frage 

gestellt, klassischerweise durch Leid, Kontrollverlust, moralische Dilemmata oder existenzielle 

Unsicherheiten, entsteht kognitive Dissonanzen, die das Kohärenzgefühl bedrohen. Aus 

verhaltenstheoretischer Perspektive reagiert das Individuum dann mit typischen 

Anpassungsstrategien: (1) durch Neubewertung der Ereignisse (z. B. „Es hatte einen tieferen 

Sinn"), (2) durch Modifikation der zugrunde liegenden Überzeugung („Nicht alles folgt einem 

Plan") oder (3) durch Vermeidung und kognitive Abspaltung widersprüchlicher Informationen 

(vgl. Festinger, 1957; Park, 2010). Dysfunktionale Glaubensrepräsentationen entstehen, wenn 

diese Schemata rigide, selbstabwertend oder externalistisch werden, beispielsweise wenn Sinn 

und Kontrolle ausschließlich auf äußere Mächte, Autoritäten oder Zufall projiziert werden. Ein 

strafender Gott, eine blinde Schicksalsmacht oder ein deterministisches Weltbild können so 

ähnliche psychische Effekte entfalten: das Erleben von Ohnmacht, Schuld und innerer 

Entfremdung. Umgekehrt fördern flexible, selbstwirksame und kontextadaptive 

Überzeugungen, unabhängig vom metaphysischen Gehalt, psychische Resilienz und Kohärenz 

(vgl. Antonovsky, 1987; Pargament, 1997; Park, 2010).     

 Psychoanalytische Perspektive. Nach Jung (1987a) besitzt das Gottesbild den 

Charakter eines Archetyps des kollektiven Unbewussten, der eine symbolische Repräsentation 

der Ganzheit des Menschen darstellt. Es verweist somit weniger auf eine objektive 

metaphysische Entität als auf eine psychische Struktur, durch die Erfahrungen von Sinn, 

Ordnung und Transzendenz symbolisch vermittelt werden (vgl. 2.1.4 Glaubenssysteme als 

existenzielle Meta-Theorien). Eine problematische Ausprägung entsteht, wenn diese Struktur 

einseitig besetzt, abgespalten oder auf äußere Autoritäten projiziert wird. In solchen Fällen 

verliert das Symbol seinen vermittelnden Charakter und wird zum Träger unbewusster 

Konflikte, was sich in übersteigerter Abhängigkeit, Angst, Zorn oder religiöser 

Überkompensation äußern kann (vgl. Ano & Vasconcelles, 2005; Exline et al., 2011). Die 

psychoanalytische Forschung deutet diese Prozesse als Ausdruck ambivalenter 

Objektbeziehungen, in denen sich frühe Bindungs- und Autonomiekonflikte auf die religiöse 

Repräsentanz übertragen (vgl. Rizzuto, 1979; Vergote, 1997). Ein „abgelehntes" oder „ambi-



52 

valentes" Gottesbild kann demnach als psychische Strategie verstanden werden, die auf die 

Regulation von Abhängigkeit, Schuld oder Kontrollverlust zielt. Solche Spannungen müssen 

nicht notwendigerweise pathologisch sein, sondern können auch Ausdruck der kognitiven und 

emotionalen Auseinandersetzung mit existenziellen Grundfragen darstellen.  

 In analytischer Perspektive lässt sich die Entwicklung und Artikulation eines 

Gottesbildes, oder allgemeiner: eines existenziellen Glaubenssystem, als dynamischer Prozess 

der symbolischen Aushandlung verstehen. Das Gottesbild fungiert dabei als Projektionsfläche, 

an der sich Spannungen zwischen Selbst- und Weltbezug psychisch organisieren. Seine 

jeweilige Gestalt spiegelt, wie Menschen Sinn, Verantwortung und Transzendenz in ihr 

Weltverständnis einordnen, unabhängig davon, ob dies in religiösen, spirituellen oder säkularen 

Begriffen geschieht (vgl. Jung, 1987a; Rizzuto, 1979). Da Selbst-, Welt- und Gottesbild keine 

isolierten Einheiten darstellen, sondern ein zusammenhängendes Bedeutungssystem bilden, ist 

es notwendig, ihre dynamischen Wechselwirkungen zu beleuchten. Der folgende Abschnitt 

zeigt, wie Veränderungen in einer Dimension die anderen beeinflussen und welche 

psychologischen Konsequenzen daraus entstehen.  

2.2.2.4 Wechselwirkungen & Folgen 

Selbstbild projiziert ins Weltbild. Die Art und Weise, wie ein Mensch sich selbst 

erlebt und bewertet, bildet die Grundlage seiner Beziehung zur äußeren Welt. Nach kognitiver 

Theorie werden Selbstschemata auf die Wahrnehmung äußerer Ereignisse übertragen und 

strukturieren, welche Aspekte der Realität als bedeutsam erlebt werden (vgl. Beck, 1979; 

Markus & Wurf, 1987). Ein instabiles oder fragmentiertes Selbstbild kann zu verzerrten 

Weltannahmen führen, etwa zu generalisiertem Misstrauen, überhöhter Kontrollbedürftigkeit 

oder fatalistischer Weltsicht. Das Weltbild fungiert in diesem Zusammenhang als kognitive 

Erweiterung des Selbstbildes: Es projiziert die inneren Ordnungsprinzipien nach außen und 

bestimmt, wie Individuen soziale, moralische und existentielle Zusammenhänge deuten (vgl. 

Koltko-Rivera, 2004).        

 Weltbild spiegelt das Gottesbild. Das individuelle Weltbild dient nicht nur der 

Orientierung in der erfahrbaren Realität, sondern vermittelt zugleich, welche übergeordneten 

Prinzipien als gültig oder verbindlich anerkannt werden. Nach Park (2005, 2010) und Wong 

(2013) prägt die Art, wie Menschen Sinn und Ordnung in der Welt konstruieren, ihr Verhältnis 

zu transzendenten oder metaphysischen Dimensionen. Ein reduktionistisches oder 

deterministisches Weltbild kann den transzendenten Bezugsrahmen einschränken, während ein 

übermäßig idealisiertes Weltbild eine Spaltung zwischen Realität und Sinn begünstigt (vgl. 

Schnell, 2009). In beiden Fällen wird die Fähigkeit beeinträchtigt, Erfahrungen in einen 



53 

kohärenten Gesamtzusammenhang einzubetten. Das Gottesbild, als kognitive Repräsentation 

transzendenter Ordnung (vgl. 2.1.3 Glaubenssysteme als existenzielle Meta-Theorien), spiegelt 

in dieser Perspektive, wie Individuen die Welt als sinnvoll, gerecht oder willkürlich erleben. 

Verzerrungen in diesem Bereich wirken sich rückkoppelnd auf Welt- und Selbstverständnis 

aus, etwa in Form von Schuldgefühlen, Entfremdung oder existenzieller Leere (vgl. Exline et 

al., 2011; Pargament, 1997).         

 Gottesbild färbt das Selbstbild. Das Gottesbild kann stabilisierend wirken, wenn es 

eine symbolische Einheit zwischen Selbst- und Welterleben ermöglicht - also eine Vorstellung 

übergeordneten Sinns oder einer ordnenden Struktur, in der individuelle Erfahrungen 

eingebettet erscheinen. In religiösen Kontexten geschieht dies häufig über die Idee eines 

personalen oder wohlwollenden Gottes; in säkularen oder immanenten Deutungssystemen 

übernehmen analoge Konzepte wie Natur, Vernunft, Humanität, das moralische Gesetz oder 

die Idee des „Ganzen" diese Funktion (vgl. Schnell, 2020; Wong, 2013). Entscheidend ist nicht 

der metaphysische Gehalt, sondern die psychologische Funktion: die Integration von 

Kontingenz, Leiden und Endlichkeit in ein kohärentes Bedeutungsgefüge. 

Empirische Befunde zeigen, dass ein positives, unterstützendes Gottesbild, bzw. 

funktional äquivalente sinnstiftende Überzeugungen, mit höherem Selbstwert, 

Lebenszufriedenheit und psychischer Stabilität assoziiert sind (vgl. Benson & Spilka, 1973; 

Hall & Brokaw, 1995; Schnell, 2009). Wird diese vermittelnde Funktion jedoch gestört, 

entstehen Dissonanzen. Ein strafendes, distanziertes oder deterministisches Weltprinzip kann 

Selbstabwertung, Angst und Ohnmacht verstärken. So zeigen Studien, dass internalisierte 

Schuld- und Strafvorstellungen, etwa im Sinne eines moralisch verurteilenden Gottesbildes, mit 

erhöhtem Depressions- und Angstniveau einhergehen (vgl. Pargament, 1997; Rose & Exline, 

2012). In säkularen Deutungssystemen kann sich ein analoges Muster zeigen, wenn Individuen 

das Leben als von blinden, unentrinnbaren Kräften bestimmt erleben, zum Beispiel als „kalte 

Gesetzmäßigkeit" der Natur oder des Schicksals, wodurch persönliche Verantwortung und 

Selbstwirksamkeit entwertet erscheinen – wie es häufig im Nihilismus25 der Fall ist (vgl. Frankl, 

1982; Schnell, 2020; Wong, 2013). In beiden Fällen verliert dder Mensch das Gefühl, aktiv 

Einfluss auf sein Leben nehmen zu können, was zu Kontrollverlust, Sinnleere und existenzieller 

Ohnmacht führen kann.  

 
25 Der Begriff Nihilismus bezeichnet im philosophischen und psychologischen Sinne den Verlust oder die radikale 

Verneinung jeglicher übergeordneten Sinn-, Wert- oder Ordnungsprinzipien. Während Nietzsche (1887) ihn als 

Konsequenz der „Entgöttlichung der Welt" verstand, beschreibt Frankl (1946/2010, 1982) ihn als Ausdruck einer 

existenziellen Leere, in der der Mensch keinen transzendenten Bezug mehr findet.  



54 

Demgegenüber können idealisierte oder allmächtige Sinnkonzepte narzisstische 

Abwehrmechanismen begünstigen. Wird das Göttliche ausschließlich als vollkommen, 

allmächtig und mit dem eigenen Willen identisch gedacht, stabilisiert dies grandiose 

Selbstanteile und verhindert die Auseinandersetzung mit eigener Begrenztheit (vgl. Rizzuto, 

1979; Tillich, 1952). Säkular spiegelt sich dieses Muster in der Überhöhung von Vernunft, 

Wissenschaft oder Leistung als unfehlbare Ordnungskräfte, die absolute Orientierung und 

Sicherheit versprechen (vgl. Schnell, 2009; Wong, 2013). In beiden Varianten wird das 

Sinnsystem rigide: Das Individuum identifiziert sich mit einem idealisierten Prinzip und verliert 

den dialogischen Bezug zur Wirklichkeit. Das Gleichgewicht zwischen Selbst, Welt und Gott / 

Transzendenz / übergeordnetem Sinnsystem wird gestört, was zu narzisstischen Spannungen, 

rigidem Perfektionismus oder spiritueller Erschöpfung führen kann (vgl. Antonovsky, 1987; 

Pargament, 1997). In beiden Fällen gerät das Verhältnis von Selbst, Welt und Gott / 

übergeordnetem Sinnsystem aus dem Gleichgewicht, was in einer reduzierten Kohärenz-

wahrnehmung, in Fragmentierung der Identität und letztlich in psychischer Desintegration 

resultieren kann (vgl. Antonovsky, 1987; Wong, 2013).   

 Wechselseitige Verstärkung. Die drei Komponenten der weltanschaulichen Triade 

(Selbstbild, Weltbild und Gottesbild) stehen in einer dynamischen Wechselbeziehung. 

Veränderungen in einer dieser Dimensionen führen unweigerlich zu systemischen 

Verschiebungen in den anderen und können nach einer Erschütterung der Weltanschauung (z. 

B. infolge schwerer Traumata, Verlusterfahrungen oder existenzieller Krisen) Prozesse der 

kognitiven Neuorientierung auslösen. Diese dienen der Reorganisation des Sinnsystems und 

zielen auf die Wiederherstellung psychologischer Kohärenz (vgl. Hauser, 2004; Madert, 2007; 

Park, 2010). 

Bleibt dieser Integrationsprozess jedoch aus oder scheitert er an persistierenden 

Inkonsistenzen, kann sich die wechselseitige Destabilisierung der Triade zu einem sich selbst 

verstärkenden Kreislauf aus Kontrollverlust, Sinnentleerung und Entfremdung entwickeln - ein 

Muster, das auch in Parks Modell der disrupted meaning system hypothesis26" beschrieben wird 

(vgl. Park, 2010). Ohne korrigierendes Bezugssystem verfestigt sich die Dissonanz zu einem 

pathologischen Muster. Fragmentierte Selbstrepräsentationen, verzerrte Weltannahmen und 

dysfunktionale Gottesbilder stabilisieren sich gegenseitig und können psychische Probleme 

hinsichtlich Sinn, Orientierung und Wohlbefinden herbeiführen. 

 
26 Disrupted meaning system hypothesis = Nach der „Disrupted Meaning System Hypothesis" (Park, 2010) 

entstehen psychische Krisen, wenn zentrale Sinn- und Glaubenssysteme durch belastende Erfahrungen 

destabilisiert werden und die Diskrepanz zwischen bestehender Weltsicht („global meaning") und situativer 

Erfahrung („situational meaning") nicht aufgelöst werden kann (vgl. 2.3.1.1.1). 



55 

Die psychologischen Manifestationen dieses Zustands reichen von chronischer 

Unsicherheit und depressiver Selbstabwertung bis hin zu tiefgreifenden existenziellen 

Sinnkrisen, in denen das Kohärenzgefühl zusammenbricht und die Fähigkeit zur 

Selbsttranszendenz blockiert ist (vgl. Frankl, 1984; Schnell, 2009; Wong, 2013). Damit 

markiert die Triade nicht nur ein theoretisches Strukturmodell, sondern zugleich einen klinisch 

bedeutsamen Prozessrahmen. Die Art und Weise, wie Individuen Dissonanzen innerhalb dieser 

drei Deutungsebenen regulieren, kann über Verlauf, Tiefe und Ausgang psychischer Krisen 

entscheiden; ein Zusammenhang, der im Anhang C (Krisenbewältigung und Klinische 

Glaubenspsychologie) vertiefend dargestellt wird. Um diese theoretisch beschriebenen 

Zusammenhänge anschaulich zu machen, folgt ein Fallbeispiel, das die Entstehung und 

Dynamik kognitiver Dissonanz innerhalb der Triade exemplarisch verdeutlicht. 

2.2.2.5 Beispiel einer kognitiven Dissonanz in der weltanschaulichen Triade 

Fall. Eine Patientin, die über Jahre hinweg ein stabiles und konsistentes Sinnsystem 

entwickelt hat, beschreibt sich selbst als empathisch, verantwortungsbewusst und moralisch 

integer. Ihr Selbstbild ist geprägt von der Überzeugung, dass gutes Handeln zu positiven 

Ergebnissen führt und dass Mitgefühl und Aufrichtigkeit ihren Beitrag zu einer gerechten Welt 

leisten. Dieses Selbstverständnis steht in enger Wechselbeziehung zu ihrem Weltbild, das auf 

der Annahme beruht, dass die Welt grundsätzlich sinnhaft, moralisch geordnet und gerecht ist. 

Ihr Gottesbild ergänzt dieses System, indem sie an einen wohlwollenden, gerechten Gott glaubt, 

der Leid nicht ohne Sinn zulässt und letztlich das Gute belohnt.   

 Kognitive Dissonanz. Eines Tages erlebt sie jedoch eine schwerwiegende persönliche 

Ungerechtigkeit: den Verlust ihres Arbeitsplatzes infolge einer plötzlich aufgetretenen 

Erkrankung. Dieses Ereignis entzieht sich der moralischen Logik ihres bisherigen Sinnsystems 

und erschüttert ihr religiöses wie weltliches Gerechtigkeitsempfinden. Die Erfahrung steht im 

direkten Widerspruch zu ihrem Glaubenssatz „Gott ist gerecht" und erzeugt damit eine 

kognitive Dissonanz zwischen den zentralen Komponenten ihrer Triade. Auf der Ebene des 

Selbstbildes entsteht der Impuls zur Selbstabwertung („Vielleicht war ich doch nicht gut 

genug"). Auf der Ebene des Weltbildes wird die erlebte Ordnung infrage gestellt („Die Welt ist 

ungerecht, Zufall herrscht über Sinn"). Auf der Ebene des Gottesbildes bricht die Vorstellung 

eines schützenden, wohlwollenden Prinzips zusammen („Wenn Gott gerecht wäre, hätte das 

nicht geschehen dürfen").       

 Destabilisierte Weltanschauung. Die entstandene Dissonanz führt zu einem 

Zusammenbruch der bis dahin kohärenten Bedeutungssysteme. Das vormals stabile global 

meaning system (vgl. Park, 2010) wird destabilisiert, weil das Ereignis nicht mehr in die 



56 

bestehenden Überzeugungsstrukturen integrierbar ist. Bleibt diese Diskrepanz ungelöst, kann 

eine existenzielle Krise entstehen, die sich in Schuldgefühlen, Ohnmacht, Sinnverlust und 

spiritueller Entfremdung äußert.      

 Sinnanpassung. Gelingt es jedoch, das Glaubenssystem durch die Entwicklung einer 

komplexeren Gottesrepräsentation anzupassen („Gerechtigkeit existiert, ist jedoch nicht immer 

unmittelbar erkennbar" oder „Gottes Wege sind unergründlich, aber nicht sinnlos"), kann die 

Patientin das gestörte Gleichgewicht wiederherstellen. Der Prozess der Sinnanpassung führt zu 

einer neuen, reiferen Form von Kohärenz, in der das Ereignis in ein erweitertes Deutungssystem 

integriert wird (vgl. Festinger, 1957; Park, 2010; Pargament, 1997).  

 Bewältigung vs. Chronifizierung. Der Verlauf und die erfolgreiche Bewältigung 

dieser Krise hängt maßgeblich davon ab, ob die Person die entstandene Inkonsistenz durch 

Assimilation (= Anpassung der Erfahrung an das bestehende Glaubenssystem) oder 

Akkommodation (= Anpassung des Glaubenssystems an die Erfahrung) auflösen kann. Scheitert 

diese Integration, verfestigt sich die Dissonanz und kann in chronische Sinnkrisen oder 

depressive Desintegration übergehen. Das folgende Unterkapitel beschreibt diese 

Mechanismen und zeigt, wie Krisen zu psychischen Erkrankungen werden. 

2.2.3 Krisen werden Krankheiten 

 (Psychische) Krisen markieren zunächst adaptive Reaktionen des Organismus auf 

Überforderung. Sie aktivieren jene physiologischen Stresssysteme, die kurzfristig Schutz, 

Handlungsbereitschaft und erhöhte Aufmerksamkeit sichern. Dieses evolutionär verankerte 

„fight-flight-freeze"-System zielt auf die Wiederherstellung eines inneren Gleichgewichts, 

indem es die Energieressourcen mobilisiert und eine schnelle Anpassung an Bedrohungen 

ermöglicht. 

2.2.3.1 Stressreaktionen 

Fight or flight or freeze. Das Fight–Flight–Freeze-Modell beschreibt die drei 

evolutionär verankerten Reaktionsmuster des Organismus auf Bedrohung. Je nach individueller 

Disposition und Kontextbedingungen kann dabei eine der drei Reaktionsformen dominieren: 1) 

Fight steht für konfrontatives, handlungsorientiertes Verhalten, 2) Flight für Rückzug und 

Vermeidung, während 3) Freeze eine kurzfristige Erstarrung darstellt, die dem Organismus Zeit 

zur Bewertung der Bedrohung verschafft. Über die Aktivierung des sympathischen 

Nervensystems und der Hypothalamus-Hypophysen-Nebennierenrinden-Achse werden 

Energie- und Aufmerksamkeitsressourcen mobilisiert, um eine unmittelbare Anpassung an 

Gefahrensituationen zu ermöglichen. Während sie kurzfristig adaptiv wirken, kann ihre 

wiederholte oder chronische Aktivierung zu einer Überlastung der neurobiologischen 



57 

Regulationssysteme führen und so die Entstehung psychischer Dysregulation begünstigen (vgl. 

Cannon, 1932; Gray, 1987; Huether, 2001).  

2.2.3.2 Anhaltender Stress 

 Vulnerabilitäts-Stress-Modell. Wird eine Krisensituation nicht aufgelöst oder adäquat 

verarbeitet, verbleibt das Stresssystem in einem chronisch aktivierten Zustand. Die anhaltende 

Ausschüttung von Stresshormonen führt zu neurobiologischen Veränderungen in limbischen 

und präfrontalen Strukturen, wodurch emotionale Regulation, Lernfähigkeit und 

Selbststeuerung zunehmend eingeschränkt werden (vgl. Huether, 2001). In dieser 

neurobiologischen Dysregulation liegt der Übergang von der Krise zur Krankheit begründet. 

Das ehemals adaptive Reaktionsmuster verliert seine regulierende Funktion und kippt in ein 

rigides, selbstverstärkendes System über. Innerpsychisch zeigt sich dies in der dauerhaften 

Aktivierung von Angst, Hilflosigkeit und Kontrollverlust - zentrale Mechanismen, die auch das 

Vulnerabilitäts-Stress-Modell beschreibt (vgl. Jensen et al., 2022).  

  

Abbildung 3 

Das Vulnerabilitöts-Stress-Modell  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Anmerkung. Eigene Darstellung in Anlehnung an Jensen et al., 2022. 



58 

Krankheitsmodell. Nach diesem Ansatz resultiert die Entstehung psychischer 

Störungen aus dem Zusammenwirken einer individuellen Anfälligkeit (Vulnerabilität) mit 

überfordernden Lebensbelastungen (vgl. Ingram & Luxton, 2005). Wird die Stressbelastung so 

groß, dass vorhandene Bewältigungsressourcen nicht mehr ausreichen, so steigt die 

Vulnerabilität, wodurch Stressoren nicht mehr abgefedert oder wirksam bewältigt werden 

können (vgl. Jensen et al., 2022). So kann aus einer temporären Krise ein chronifizierter 

Krankheitsprozess entstehen. Psychische Erkrankungen sind demnach häufig das Resultat einer 

gescheiterten oder blockierten Krisenbewältigung (vgl. Anhang C). Was zunächst als Versuch 

der Selbstregulation beginnt, kann bei fehlender Entlastung, Unterstützung oder Sinnintegration 

in strukturellen Fehlanpassungen auf biologischer, psychischer und sozialer Ebene münden 

(vgl.  Hankin & Abela, 2005).  

Kohärenz als Mediator. Diese Prozesse verdeutlichen, dass Krisen, respektive 

kognitive Dissonanzen innerhalb der weltanschaulichen Triade (vgl. 2.1.3), nicht nur Ausdruck 

psychischer Instabilität, sondern potenzielle Vorstufen psychischer Erkrankung darstellen 

können. Krankheit ist in diesem Verständnis kein Gegensatz zu Anpassung, sondern Ausdruck 

einer Überforderung der Selbstregulationssysteme, wenn anhaltende Belastungen die Fähigkeit 

unterminieren, Sinn, Kontrolle und innere Ordnung aufrechtzuerhalten. Ob eine Krise 

überwindbar bleibt oder in einen chronischen Verlauf übergeht, hängt wesentlich davon ab, ob 

es gelingt, das Gleichgewicht zwischen Belastungen und Bewältigungsmöglichkeiten 

wiederherzustellen und die Dissonanzen zwischen Selbstbild, Weltbild und Transzendenzbezug 

zu reintegrieren. Scheitert diese Integration, verfestigen sich Inkonsistenzen, fragmentieren das 

Sinnsystem und begünstigen langfristige psychische Fehlanpassungen.   

2.2.3.4 Resilienz 

In diesem Prozess nimmt Resilienz eine vermittelnde Funktion ein. Sie bezeichnet die 

Fähigkeit, Belastungen unter Rückgriff auf interne und externe Ressourcen zu bewältigen und 

sich psychisch zu erholen (vgl. Rutter, 2006; Werner & Smith, 1992). Resilienz bildet damit 

eine zentrale Grundlage jener personalen und sozialen Ressourcen, die Bewältigung überhaupt 

ermöglichen (vgl. Hobfoll, 1989, 2002). Sie beeinflusst, wie Personen Situationen bewerten, 

Kontrollmöglichkeiten wahrnehmen und Sinnintegrationsprozesse aufrechterhalten können. Im 

Rahmen der weltanschaulichen Triade stabilisiert Resilienz jene psychologischen Funktionen, 

die Kohärenz vermitteln, indem sie die Verstehbarkeit, Handhabbarkeit und Bedeutsamkeit 

belastender Erfahrungen unterstützt (vgl. Antonovsky, 1987; Fletcher & Sarkar, 2013). Ein 

hohes Maß an Resilienz erleichtert somit die Wiederherstellung innerer Ordnung, während 

geringe Resilienz die Wahrscheinlichkeit erhöht, dass Dissonanzen innerhalb der Triade 



59 

bestehen bleiben und sich zu psychischen Störungen verdichten. Resilienz fungiert damit als 

Bindeglied zwischen Belastung, Bewältigung und der Fähigkeit, globale Sinnstrukturen 

aufrechtzuerhalten oder konstruktiv zu erneuern.27 

Da Kohärenzgefühl und Resilienz maßgeblich bestimmen, ob Sinn- und 

Ordnungserleben unter Belastung erhalten bleibt oder zusammenbricht, markieren sie den 

theoretischen Endpunkt dieses Kapitels. Darauf aufbauend untersucht das folgende empirische 

Kapitel, wie sich die theoretisch hergeleiteten Zusammenhänge zwischen Glaubenssystemen, 

Kohärenzgefühl und psychischen Krisen in vorhandenen Daten widerspiegeln und welche 

Muster sich im klinischen Kontext zeigen. Die empirische Einbettung bietet damit die 

Grundlage, um die theoretischen Annahmen dieser Arbeit zu prüfen und die Rolle von Glauben, 

Kohärenz und Resilienz im Kontext psychiatrischer Krisen zu analysieren. 

 

2.3 Empirische Daten: Kohärenz, Glaube & Krisen 

 Das empirische Fundament dieser Arbeit basiert auf der Annahme, dass das 

Kohärenzgefühl (SOC; vgl. Antonovsky, 1987; 2.1.1) und die Struktur individueller 

Glaubenssysteme (vgl. Büssing, 2021; Huber, 2003; 2.1.4) unterschiedliche, jedoch funktional 

eng verbundene Formen psychologischer Ordnung darstellen. Beide beschreiben Mechanismen 

der Sinn- und Bedeutungsgebung, über die Menschen Belastungen einordnen und bewältigen. 

Im Zentrum steht daher die Frage, wie Kohärenzgefühl und Glaubenssystemstruktur 

zusammenhängen, insbesondere im Kontext psychischer Krisen.  

2.3.1 Religiosität, Spiritualität & psychische Gesundheit 

 Empirische Studien belegen seit Jahrzehnten eine robuste Verbindung zwischen 

Kohärenzgefühl und psychischer Gesundheit. Metaanalysen zeigen deutliche Zusammenhänge 

zwischen SOC und Wohlbefinden, Lebenszufriedenheit, Resilienz und niedriger Symptomlast 

(vgl. Eriksson & Lindström, 2006; Schäfer et al., 2023). Parallele Befundlagen existieren für 

Religiosität und Spiritualität. Große Übersichtsarbeiten weisen konsistent darauf hin, dass 

religiöse und spirituelle Orientierung mit psychischer Gesundheit assoziiert ist. Koenig et al. 

(2001) analysierten über 1200 Studien und fanden in 74 Prozent positive Zusammenhänge, 19 

 
27 Verweis auf Anhang C. Die vertiefte Darstellung der Mechanismen, über die Selbstregulation, Coping und 

therapeutische Unterstützung zur Wiederherstellung von Kohärenz beitragen, findet sich in Anhang C. Aus 

Gründen der Straffung wurde das Kapitel zur Krisenbewältigung dort ausgelagert. Es beschreibt zunächst die 

basalen individuellen Bewältigungsformen, im Anschluss die professionelle Unterstützung durch psycho-

therapeutische Ansätze und schließlich die Erweiterung dieser Perspektive durch die klinische Glaubens-

psychologie. Letztere ergänzt klassische psychotherapeutische Verfahren insofern, als sie nicht nur dysfunktionale 

Selbst- und Weltbilder bearbeitet, sondern systematisch auch die existenzielle Dimension der Triade, also 

Gottesbild und übergeordnete Meta-Theorien, einbezieht, die in herkömmlichen Ansätzen häufig unberücksichtigt 

bleiben. Damit schließt Anhang C den theoretischen Rahmen, indem er aufzeigt, wie Selbst-, Welt- und Gottesbild 

in integrativen therapeutischen Prozessen reorientiert werden können. 



60 

Prozent gemischte und nur 5 Prozent negative Effekte. Bonelli und Koenig (2013) bestätigten 

diese Muster in einer späteren systematischen Analyse. Die salutogenen Effekte religiös 

spiritueller Orientierung wurden vor allem über soziale Integration, sinnerfüllte Deutung und 

religiöses Coping erklärt (vgl. Gall et al., 2005; Pargament, 1997; Utsch et al., 2018). 

Gleichzeitig ist gut belegt, dass religiöse Überzeugungen dann negative psychische 

Effekte entfalten können, wenn sie rigide, konflikthaft oder strafend sind (vgl. Murken, 2015; 

Pfeifer, 2018a; Rose & Exline, 2012). Entscheidend ist somit nicht die spezifische Lehre, 

sondern die psychologische Funktion des Glaubenssystems. 

2.3.2 R/S Glaubenssysteme & Kohärenzgefühl 

 Unter der Kohärenzhypothese wird angenommen, dass religiöse und spirituelle 

Orientierung das Kohärenzgefühl stärken kann (vgl. Antonovsky, 1979). Eine Meta Analyse 

von Jeserich et al. (2023; 89 Studien, N ≈ 67.913) bestätigt einen konsistenten positiven 

Zusammenhang zwischen SOC und R/S Variablen (r ≈ .12; vgl. Jeserich et al., 2023). 

Besonders deutlich ist dieser Zusammenhang für intrinsische, sinnerfüllte Religiosität (vgl. 

2.1.4.2). Zarzycka und Rydz (2014) fanden in einer polnischen Stichprobe (N = 636) ebenfalls 

positive Zusammenhänge zwischen CRS und SOC, die in bestimmten Subgruppen besonders 

ausgeprägt waren. Diese Befunde verdeutlichen, dass integrierte und flexible Glaubenssysteme 

das Kohärenzerleben stärken können. Allerdings zeigen Studien auch, dass die Stärke des 

Zusammenhangs vom Kontext, von der Funktionalität der Überzeugungen und von der Art des 

eingesetzten R/S Instruments abhängt. 

2.3.3 Kohärenzgefühl und Glaubenssysteme im Kontext psychischer Krisen  

In klinischen Stichproben fällt das Befundmuster weniger stabil aus. Tagay et al. (2006) 

berichten bei psychosomatischen Patientinnen eher schwache Zusammenhänge zwischen 

Religiosität und SOC. Gibson (2003) und Delgado (2007) fanden teilweise negative oder 

inkonsistente Befunde, insbesondere dann, wenn religiöses Coping konfliktbeladen oder rigide 

war. Diese Varianz verweist auf die besondere Dynamik religiöser und spiritueller Orientierung 

im Kontext psychischer Krisen.         

 Schumacher et al. (2000) verstanden das Kohärenzgefühl als dynamische Integrations-

leistung verschiedener psychischer Ressourcen, eine Auffassung, die auch für Glaubenssysteme 

gilt, empirisch jedoch nicht zwangsläufig in linearen Korrelationen sichtbar wird. Insbesondere 

im psychiatrischen Kontext kann die Beziehung zwischen Glauben und Kohärenz temporär 

gestört sein. Spirituelle Orientierung kann einerseits Stabilität vermitteln, andererseits in Krisen 

selbst zum Konfliktfeld werden, wenn bisherige Sinnsysteme infrage gestellt werden (vgl. Park, 

2010; siehe Anhang C). 



61 

2.3.3.1 Dissonante Sinnkonstruktion 

Im Rahmen der hier entwickelten Theorie lässt sich dieser Prozess präziser als 

Destabilisierung der weltanschaulichen Triade verstehen, bestehend aus Selbst-, Welt- und 

Gottesbild (vgl. 2.1.3). Gerät eines dieser Elemente durch widersprüchliche Erfahrungen, 

Kontrollverlust oder existentielle Bedrohungen ins Wanken, entstehen kognitive Dissonanzen 

(vgl. Festinger, 1957), die das globale Bedeutungssystem nach Park (2010) desintegrieren 

können (vgl. 2.2.1.3, 2.2.1.4). Das bislang stimmige Zusammenspiel von persönlichen 

Konstrukten (vgl. Kelly, 1955) bricht auf: 

Selbstbild. Auf der Ebene des Selbstbildes kann die Person ihre bisherigen Werte und 

Kompetenzen nicht mehr mit der erlebten Realität vereinbaren (z.B. „Ich bin eigentlich stark, 

aber ich halte das nicht aus"), wodurch nach dem salutogenetischen Verständnis vor allem 

Handhabbarkeit, also da das Vertrauen in die Verfügbarkeit interner und externer Ressourcen 

zur Bewältigung von Krisen, verloren geht (vgl. Antonovsky, 1987; 2.1.1, 2.1.3.1, 2.2.2.1). 

Weltbild. Auf der Ebene des Weltbildes verliert die Umwelt ihre Berechenbarkeit (z.B. 

„Das Leben ist ungerecht, nichts ergibt Sinn"), wodurch nach dem salutogenetischen 

Verständnis vor allem Verstehbarkeit, also die Wahrnehmung von Ereignissen als konsistent, 

erklärbar und vorhersehbar, verloren geht (vgl. Antonovsky, 1987; 2.1.1, 2.1.3.2, 2.2.2.2). 

Gottesbild. Auf der Ebene des Gottesbildes oder eines funktional äquivalenten 

Transzendenzbezugs bricht das Vertrauen in eine ordnende Instanz zusammen (z.B. „Wenn es 

einen Sinn gäbe, dürfte das nicht geschehen"), wodurch nach dem salutogenetischen 

Verständnis vor allem die Sinnhaftigkeit, also das Empfinden von Herausforderungen - und des 

Lebens selbst - als lohnend und bedeutsam, verloren geht (vgl. Antonovsky, 1987; 2.1.1, 

2.1.3.3, 2.2.2.3). 

Diese Dissonanzen unterminieren die psychologische Kohärenzstruktur, auf der das 

Kohärenzgefühl beruht. Nach Park (2010) entsteht dadurch eine Diskrepanz zwischen 

situational meaning, also der unmittelbaren Deutung des belastenden Ereignisses und global 

meaning, dem umfassenden Welt- und Selbstverständnis (vgl. 2.2.1.3). Solche „disrupted 

meaning systems" führen zu psychischem Distress, weil sie das Bedürfnis nach Orientierung, 

Kontrolle und Sinn (vgl. Grawe, 1998), zentrale Komponenten des Kohärenz-gefühls (vgl. 

Antonovsky, 1987), verletzen (vgl. 2.2.1.2). Aus salutogenetischer Perspektive manifestiert 

sich in diesem Zustand das Scheitern der Integrationsleistung, die Kohärenz und Glaube 

normalerweise leisten und somit das Zusammenführen von Kognitionen, Emotionen und 

Handlungsimpulsen zu einem sinnhaften Ganzen (vgl. Anhang C). In Krisenphasen kann das 



62 

Kohärenzgefühl somit weniger als stabiler Trait verstanden werden, sondern als fragile 

Momentaufnahme innerer Ordnung, die durch kognitive Dissonanzprozesse gefährdet ist. 

Die Wiederherstellung von Kohärenz erfordert in dieser Situation meaning-making-

Prozesse im Sinne Parks (2010): Assimilation, also die Umdeutung des Erlebten in bestehende 

Überzeugungen, oder Akkommodation, also die Anpassung globaler Sinnsysteme an neue 

Erfahrungen. Gelingt diese Integration, kann das Glaubenssystem eine erneuerte, reifere Form 

der Kohärenz ermöglichen - scheitert sie, bleibt das Erleben fragmentiert, was sich einerseits in 

psychischen Krisen, bzw. Krankheiten (vgl. 2.2), und andererseits empirisch in schwachen oder 

nicht vorhandenen Zusammenhängen zwischen Glaubenssystemen und Kohärenzgefühl 

niederschlagen kann (vgl. Delgado, 2007; Gibson, 2003; Tagay et al., 2006). 

Damit wird deutlich, dass die Inkonsistenz empirischer Befunde weniger ein 

methodisches Problem, sondern ein theoretisch erwartbares Phänomen darstellt, da 

Glaubenssysteme in Krisen nicht stabil sind, sondern als sich restrukturierende Sinnsysteme 

fungieren. In psychischen Krisen bricht die Triade aus Selbst-, Welt- und Gottesbild als 

ordnendes Bedeutungssystem vorübergehend zusammen. Das Kohärenzgefühl verliert seine 

stabilisierende Funktion, bis über kognitive und emotionale Sinnbildungsprozesse eine neue 

Balance hergestellt ist. In diesem Übergangsraum zwischen Desintegration und (Re-

)Integration lässt sich der Zusammenhang zwischen Glaubenssystem und Kohärenzgefühl 

verstehen; weniger als lineare Beziehung und mehr als dynamischer, kontextsensitiver Prozess 

der Sinnrekonstruktion. 

2.3.3.2 Forschungslücke 

 Weitere Forschung, etwa Längsschnittstudien, klinische Kohorten und 

kulturvergleichende Analysen, ist notwendig, um kausale Wirkpfade zu klären und weitere 

Einflussfaktoren wie Alter, Geschlecht, psychische Gesundheit und Kultur in die Untersuchung 

miteinzuschließen. Weiterführend wurde der Zusammenhang zwischen der Zentralität 

religiöser Glaubensinhalte (CRS) und dem Kohärenzgefühl (SOC) bislang überwiegend in 

nicht-klinischen Stichproben untersucht. Die wenigen verfügbaren klinischen Studien zu 

Patient*innen mit chronischen oder psychosomatischen Erkrankungen (vgl. Delgado, 2007; 

Gibson, 2003; Tagay et al., 2006) nutzten andere Maße zur Erfassung von Religiosität und 

Spiritualität, nicht jedoch die CRS. Entsprechend fehlt bislang eine systematische 

Untersuchung, wie stark verinnerlichte (bzw. zentralisierte) Glaubensinhalte im klinischen 

Kontext mit dem Kohärenzgefühl assoziiert sind. Die theoretische Analyse und der empirische 

Forschungsstand verdeutlichen, dass der Zusammenhang zwischen Kohärenzgefühl und 

Glaubenssystemen im klinischen Kontext bislang unzureichend verstanden ist. Während 



63 

bisherige Arbeiten vor allem stabile Zusammenhänge zwischen Religiosität, Spiritualität und 

Kohärenz in gesunden oder nichtklinischen Populationen belegen, zeigen sich in Krisen-

situationen widersprüchliche oder ausbleibende Befunde (vgl. 2.4.2.3). Auf Grundlage der in 

dieser Arbeit entwickelten Theorie kann dieses Muster als Ausdruck einer temporären Des-

integration der inneren Sinnstruktur verstanden werden. In psychischen Krisen geraten Selbst-

, Welt- und Transzendenzbezug aus dem Gleichgewicht, wodurch die integrative Funktion des 

Glaubenssystems, und damit die Verbindung zum Kohärenzgefühl, vorübergehend geschwächt 

sein kann. 

Die vorliegende Untersuchung setzt an diesem Übergangspunkt an. Glauben wird hier 

nicht als statisches Persönlichkeitsmerkmal betrachtet, sondern als dynamisches Sinnsystem 

verstanden, dessen Struktur und Funktion sich in Krisen neu organisieren kann. Im Zentrum 

steht daher eine explorative Analyse der Zusammenhänge zwischen Kohärenzgefühl, 

Glaubenssystemen und psychischen Krisen - insbesondere im Hinblick auf (a) die Wechsel-

beziehungen zwischen Sinnorientierung und Kohärenzerleben sowie (b) mögliche 

Zusammenhänge mit dem subjektiven Therapieerfolg. Der Einbezug des subjektiven 

Therapieerfolgs ergibt sich aus der theoretischen Annahme, dass therapeutische Veränderung 

in Krisensituationen primär über Prozesse der Sinnrekonstruktion erfolgt. Wenn Selbstbild, 

Weltbild und Transzendenzbezug in der Krise vorübergehend desintegriert sind, bildet der 

subjektive Therapieerfolg einen geeigneten Indikator dafür, in welchem Ausmaß diese innere 

Ordnung im Verlauf der Behandlung wiederhergestellt wird. Er spiegelt damit nicht nur 

Symptomveränderungen, sondern die erfolgreiche Reorganisation der psychologischen 

Kohärenzstruktur wider, die durch Glaubenssysteme unterstützt oder belastet werden kann. In 

diesem Verständnis fungiert subjektiver Therapieerfolg als empirisch erfassbare Entsprechung 

jener Integrationsprozesse, die Kohärenzgefühl, Sinnsystem und Glaubensstruktur theoretisch 

verbinden. 

 

2.4 Forschungsfragen und Zielsetzung der Arbeit 

 In die Argumentation der vorherigen Kapitel eingebettet, können Glaubenssysteme als 

Meta Theorien über die Antworten auf existentielle Fragen verstanden werden (vgl. 2.1.4). Sie 

erweitern das Selbst und Weltbild über den Gottesbezug, archetypisch nach Jung (1967, 1987a) 

und rekonstruktiv empirisch im Sinne der persönlichen Konstrukte nach Kelly (1955), im 

Modell von Huber (2003) sowie in Parks Meaning systems (2010). Als kognitiv symbolische 

Ordnungssysteme strukturieren sie Erfahrungen, erweitern die Möglichkeiten der Kausal-

attribution und wirken wie ein „Deutungs Puffer" (vgl. 2.1.4.3), der besonders dann Kohärenz 



64 

sichern kann, wenn rational pragmatische Erklärungen versagen und existentielle Belastungen 

die inneren Ordnungsstrukturen herausfordern (vgl. Antonovsky, 1987; Frankl, 1992; Utsch et 

al., 2018; 2.2). 

Vor diesem Hintergrund wird psychische Stabilität als Ausdruck einer gelungenen Sinn 

und Kohärenzregulation verstanden. Das Kohärenzgefühl bildet das affektive Korrelat einer 

stimmigen Weltanschauung, während das Glaubenssystem die symbolische Struktur bereit-

stellt, in der Sinn, Orientierung und Bedeutsamkeit hergestellt werden. In psychosozialen 

Krisen geraten Selbst, Welt und Transzendenzbezug der weltanschaulichen Triade ins Un-

gleichgewicht (vgl. 2.2), wodurch die innere Sinnordnung temporär destabilisiert wird. In 

diesem Prozess kann Glaube eine psychologische Reintegrationsfunktion erfüllen, indem 

existenzielle Meta-Theorien neue Bedeutungszusammenhänge bereitstellen und die 

Wiederherstellung innerer Ordnung ermöglichen (vgl. Anhang C). 

Damit werden Glaubenssysteme und Kohärenzgefühl nicht als getrennte Phänomene, 

sondern als funktional verschränkte Komponenten derselben psychologischen Dynamik 

sichtbar, die zwischen Desintegration und Wiederherstellung, bzw. Sinnverlust und 

Sinnneubildung vermittelt. Die folgende empirische Untersuchung prüft diese theoretische 

Annahme, indem sie den Zusammenhang zwischen Glaubenssystemstruktur, Kohärenzgefühl 

und psychischem Erleben im Kontext psychiatrischer Krisen explorativ analysiert. Der 

subjektive Therapieerfolg wird dabei als Indikator für die Wiederherstellung innerer Kohärenz 

verstanden und fungiert als outcome-orientiere Entsprechung jener Integrationsprozesse, die 

theoretisch beschrieben wurden (vgl. Anhang C). 

2.4.1 Zentrale Forschungsfragen 

Die folgenden Forschungsfragen leiten die empirische Untersuchung: 

1) In welchem Ausmaß hängen die Zentralität religiös-spiritueller Inhalte (CRSi-7) und 

die spirituellen Bedürfnisse (SpNQ-20) mit dem Kohärenzgefühl (SOC-L9) zusammen? 

2) Besteht ein Zusammenhang zwischen der Zentralität religiös-spiritueller Inhalte (CRSi-

7) und der Resilienz (RS-13)? 

3) Stehen die spirituellen Bedürfnisse (SpNQ-20) in Beziehung zur Resilienz (RS-13)? 

4) Gibt es Zusammenhänge zwischen der Zentralität religiös-spiritueller Inhalte (CRSi-7) 

und dem subjektiven Therapieerfolg? 

5) Welche Zusammenhänge bestehen explorativ zwischen den Dimensionen der CRSi-7 

(Intellekt, Ideologie, Transzendenzerfahrungen, private Praxis, öffentliche Praxis) und 

anderen Variablen wie Kohärenzgefühl, spirituellen Bedürfnissen, Resilienz und dem 

subjektiven Therapieerfolg? 



65 

 

Da es sich um eine explorative Studie handelt, werden keine gerichteten Hypothesen 

formuliert. Stattdessen sollen die Analysen erste Hinweise liefern, wie Glaubenssysteme im 

klinischen Kontext mit salutogenen Variablen (SOC, Resilienz, Therapieerfolg) und 

patient*innenspezifischen Faktoren (z. B. religiös-spirituelle Selbstbeschreibung) zusammen-

hängen. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 

3. Forschungsmethodik 

Aufbauend auf den theoretischen Annahmen der vorangegangenen Kapitel werden hier 

die methodischen Schritte dargelegt, mit denen der Zusammenhang zwischen 

Glaubenssystemen, Kohärenzgefühl, Resilienz und subjektivem Therapieerfolg, im Kontext 

psychischer Krisen, empirisch überprüft wurde. 

 

3.1 Untersuchungsverfahren und -design 

 Die Untersuchung verwendet ein nicht-experimentelles, korrelatives Design, um die 

Beziehungen zwischen den interessierenden Variablen zu erfassen. Sie wurde als quantitativ-

explorative Querschnittsstudie konzipiert, die keine Kausalzusammenhänge postuliert, 

sondern erste Hinweise auf funktionale Zusammenhänge zwischen Glaubenssystemen, 

Kohärenzgefühl, Resilienz und subjektivem Therapieerfolg liefern soll.  

 Im folgenden Abschnitt werden die einzelnen für diese Arbeit relevanten 

Erhebungsinstrumente im Detail vorgestellt und ihre jeweilige Funktion im theoretischen 

Rahmen erläutert. 

 

3.2 Operationalisierung der Variablen & Erhebungsinstrumente 

3.2.1 Zentralität (CRSi-7) 

Zur Erfassung der individuellen Einbindung religiöser und spiritueller Inhalte in das 

Selbst- und Alltagskonzept wurde die deutschsprachige interreligiöse Version der Centrality 

of Religiosity Scale (CRSi-7) nach Huber und Huber (2012) verwendet. Die Skala dient der 

quantitativen Erfassung der Bedeutsamkeit religiöser oder spiritueller Orientierungen im 

psychischen Funktionssystem einer Person. Sie besteht aus sieben Items, die auf einer 

fünfstufigen Likert-Skala von 1 = nie bis 5 = sehr häufig beantwortet werden. Höhere Werte 

zeigen eine stärkere Verankerung religiös-spiritueller Orientierungen im individuellen 

Glaubenssystem an.      

Die Skala setzt sich aus fünf Kerndimensionen zusammen, die unterschiedliche 

Ausdrucksformen religiöser Kognition und Praxis abbilden (vgl. Huber, 2008): 1) Intellekt 

beschreibt das Interesse an religiösen/spirituellen Fragen und reflektiert eine kognitive 

Auseinandersetzung mit Sinn- und Transzendenzthemen, 2) Ideologie (Glaube) erfasst die 

Plausibilität und persönliche Bedeutung transzendenter Überzeugungen, etwa in Form 

individueller Gottesbilder, 3) Öffentliche Praxis bezieht sich auf gemeinschaftsbezogene 

Ausdrucksformen, z. B. die Teilnahme an religiösen Ritualen oder Gottesdiensten, und 

spiegelt soziale Einbettung wider, 4) Private Praxis erfasst die individuelle Ausübung 



67 

religiöser oder spiritueller Handlungen (z. B. Gebet, Meditation) und kann auch als Ausdruck 

religiösen/spirituellen Copings verstanden werden (vgl. Pargament, 1997), 5) Erfahrung 

unterscheidet zwischen theistischen („Du-Erfahrung") und pantheistischen („All-Erfahrung") 

Semantiken, die Erlebnisse von Geborgenheit, Ehrfurcht oder Hilfe repräsentieren (vgl. 

Anhang B). 

Auf Basis dieser Dimensionen ermöglicht die CRSi-7 eine Klassifikation der 

individuellen Glaubensorientierung in drei qualitative Kategorien: nicht glaubensorientiert 

(1,0-2,0), glaubensorientiert (2,1-3,9) und stark glaubensorientiert (4,0-5,0). In mehreren 

Studien wurde eine hohe interne Konsistenz nachgewiesen (Cronbach's α = .84; Huber & 

Huber, 2012). Die Skala zeigt gute konvergente Validität, da sie stark mit anderen 

Religiositätsmaßen korreliert (r = .73-.83) und ihre fünfdimensionale Struktur in 

Faktorenanalysen empirisch bestätigt werden konnte (vgl. Huber & Huber, 2012). Darüber 

hinaus wurde die Skala im Rahmen der Religionsmonitor-Studien der Bertelsmann Stiftung 

(vgl. Bertelsmann Stiftung, 2023) mehrfach erfolgreich validiert. 

In dieser Arbeit wird der Begriff „Religiosität/Spiritualität" funktional interpretiert und 

als Grad der Integration des Glaubenssystems in die persönliche Sinnstruktur verstanden. Die 

CRSi-7 bildet somit das zentrale Instrument zur Operationalisierung der kognitiv-

symbolischen Einbettung religiöser/spiritueller Orientierung in das Selbst- und Welterleben 

der Teilnehmenden. 

3.2.2 Spirituelle Bedürfnisse (SpNQ-20) 

Das zweite Konstrukt erfasst die spirituellen Bedürfnisse der Patient*innen und wurde 

mit dem Spiritual Needs Questionnaire (SpNQ-20; Büssing et al., 2010) operationalisiert. Der 

Fragebogen misst über 20 Items auf einer vierstufigen Skala (0 = gar nicht, 1 = etwas, 2 = 

stark, 3 = sehr stark) die Ausprägung von vier zentralen Bedürfnisdimensionen: 

(1) religiöse Bedürfnisse, 

(2) existenzielle Bedürfnisse (Reflexion und Sinnhaftigkeit), 

(3) Bedürfnis nach innerem Frieden, 

(4) Bedürfnis, etwas zu geben (Generativität). 

  

Der SpNQ-20 eignet sich für Personen mit religiösen wie säkularen Hintergründen, da 

er weitgehend ohne konfessionelle Terminologie auskommt (vgl. Büssing, 2021). Während 

die Dimensionen der religiösen und existenziellen Bedürfnisse weitgehend selbsterklärend 

sind, kann das Bedürfnis nach innerem Frieden, über intrinsische Beweggründe hinaus, als 

Wunsch nach der Wiederherstellung eines stabilen, gesunden Selbst- und Körperzustandes 



68 

verstanden werden. Das Bedürfnis, etwas zu geben, spiegelt neben dem altruistischen 

Grundmotiv (vgl. Fetchenhauer & Bierhoff, 2004) den Wunsch wider, die passive Rolle des 

erleidenden Subjekts zu überwinden und in ein proaktives, selbstwirksames Handeln 

überzugehen (vgl. Büssing, 2021). Die psychometrischen Gütekriterien des SpNQ-20 liegen 

im akzeptablen bis hohen Bereich. Die interne Konsistenz reicht von α = .71 bis .87 (vgl. 

Büssing, 2021). Für die Dimension religiöse Bedürfnisse wurden sehr hohe Reliabilitäten (α 

= .87 - .92) berichtet, für existenzielle Bedürfnisse α = .74 - .82, für das Bedürfnis nach innerem 

Frieden α = .73 - .82, und für das Bedürfnis etwas zu geben α = .71 -.74. 

Die Skala weist zudem eine gute konvergente Validität auf. So korrelieren religiöse 

Bedürfnisse stark mit den Dimensionen des SpREUK (Spiritual and Religious Attitudes in 

Dealing with Illness Questionnaire; Büssing et al., 2005), insbesondere mit Vertrauen in 

höhere Führung (r > .70) sowie mit Suche nach Unterstützung und Reflexion (positive 

Krankheitsinterpretation). Auch existenzielle Bedürfnisse und Generativität zeigen deutliche 

Zusammenhänge mit den Subskalen des SpREUK. Das Bedürfnis nach innerem Frieden 

korreliert leicht mit der Zufriedenheit der Patient*innen mit der Behandlungseffektivität (r = 

.24, p < .001; Büssing, 2021). Der SpREUK dient der Erfassung religiöser, spiritueller, 

philosophischer und umweltbezogener Praktiken und ermöglicht es, deren Zusammenhang 

mit Bewältigungseinstellungen und Lebenssinnorientierungen zu analysieren (vgl. Büssing et 

al., 2005, zitiert nach Schäufele, 2024). 

3.2.3 Kohärenzgefühl (SOC-L9) 

 Das Kohärenzgefühl (Sense of Coherence, SOC) wurde mithilfe der deutschsprachigen 

Kurzversion der Sense of Coherence Scale (SOC-L9; vgl. Schumacher et al., 2000) erhoben 

und basiert auf der ursprünglichen Skala von Antonovsky (1987).  Auch im SOC-L9, beschreibt 

das Kohärenzgefühl die überdauernde Orientierung eines Individuums, das Leben als 

verstehbar (1), handhabbar (2) und sinnhaft (3) zu erleben. (vgl. Anotonovsky, 1987; 2.1.1). 

Verstehbarkeit (Comprehensibility) bezieht sich auf das Ausmaß, in dem innere und äußere 

Stimuli als strukturiert, konsistent und erklärbar wahrgenommen werden. Handhabbarkeit 

(Manageability) beschreibt das Vertrauen in eigene oder externe Ressourcen, um Belastungen 

bewältigen zu können. Sinnhaftigkeit (Meaningfulness) erfasst den Grad, in dem 

Lebensanforderungen als lohnend und emotional bedeutsam erlebt werden. 

Der SOC-L9 ist eine ökonomische Kurzform der 29-Item-Version (SOC-29) und 

ermöglicht eine validierte Erfassung des globalen Kohärenzgefühls (vgl. Schumacher et al., 

2000). Er umfasst neun Items, die auf einer siebenstufigen Likert-Skala (1 = „selten oder nie" 



69 

bis 7 = „sehr häufig") beantwortet werden. Höhere Werte deuten auf ein stärker ausgeprägtes 

Kohärenzgefühl hin. 

In der Validierungsstudie von Schumacher et al. (2000) mit einer repräsentativen 

Stichprobe von N = 2.005 Personen (18-92 Jahre) zeigte die Skala eine gute interne Konsistenz 

(Cronbachs α = .87) sowie eine hohe Retestreliabilität (rtt = .86). Eine Faktorenanalyse 

bestätigte die Eindimensionalität des Konstrukts, was die Kurzskala als geeignetes Instrument 

zur kompakten Erfassung des Kohärenzgefühls ausweist. Darüber hinaus zeigt der SOC-L9 

negative Zusammenhänge mit psychosomatischen Beschwerdemaßen (z. B. GBB28, SOMS29, 

NHP30; vgl. Schumacher et al., 2000). Frühere Untersuchungen zur Langversion SOC-29 

(Antonovsky, 1987) sowie nachfolgende Re-Analysen (vgl. Eriksson & Lindström, 2006) 

berichten konsistente Zusammenhänge des Kohärenzgefühls mit Lebenszufriedenheit und 

Depressivität. Auch internationale Studien bestätigen die psychometrische Stabilität und 

theoretische Relevanz des SOC-Konzepts. Metaanalysen zeigen konsistent, dass ein höheres 

Kohärenzgefühl mit besserer psychischer Gesundheit, höherer Lebenszufriedenheit und 

Resilienz sowie mit geringerer Depressivität und Angst assoziiert ist (vgl. Eriksson & 

Mittelmark, 2017; Super et al., 2016). Der SOC gilt daher als zentrale Ressource psychischer 

Gesundheit, die Stressverarbeitung und Sinnstiftung fördert und damit ein Bindeglied zwischen 

Glaubenssystemen, Lebenssinn und psychischer Stabilität bildet (vgl. 2.1.1). 

3.2.4 Resilienz (RS-13) 

 Die Resilienz wurde mit der deutschen Kurzform der Resilienzskala (RS-13; Leppert et 

al., 2008) erhoben. Die Skala basiert auf der ursprünglichen Resilience Scale von Wagnild und 

Young (1993) und dient der Erfassung psychischer Widerstandsfähigkeit als stabiler, aber 

dynamisch aktivierbarer Persönlichkeitsdisposition. Resilienz beschreibt die Fähigkeit, 

Belastungen, Krisen und Verlusterfahrungen aktiv zu bewältigen, sie in das eigene Leben zu 

integrieren und daran zu wachsen (vgl. Leppert et al., 2008; Wagnild & Young, 1993). Die RS-

13 besteht aus 13 Items, die auf einer siebenstufigen Likert-Skala (1 = stimme nicht zu bis 7 = 

stimme völlig zu) beantwortet werden. Hohe Werte spiegeln ein stark ausgeprägtes Maß an 

psychischer Widerstandsfähigkeit wider. In Anlehnung an die Langversion (RS-25) erfasst die 

RS-13 zwei übergeordnete Komponenten: 

 Persönliche Kompetenz. Diese Komponente wird verstanden als Selbstvertrauen, 

Zielorientierung, Entschlossenheit und Handlungsfähigkeit in Belastungssituationen, 

Akzeptanz des Selbst und des Lebens. Sie steht für emotionale Stabilität, Gelassenheit sowie 

 
28 GBB = Gießener Beschwerdebogen (vgl. Brähler & Scheer, 1995) 
29 SOMS = Screening für Somatoforme Störungen (vgl. Rief & Hiller, 2003) 
30 NHP = Nottingham Health Profile (vgl. Kohlmann et al., 1997) 



70 

die Fähigkeit, Unveränderliches zu akzeptieren und Vertrauen in den Lebensprozess zu 

entwickeln. 

Die Validierungsstudie von Leppert et al. (2008) basierte auf einer repräsentativen 

Bevölkerungsstichprobe von N = 2.617 Personen im Alter zwischen 16 und 95 Jahren. Die 

interne Konsistenz der Gesamtskala betrug Cronbachs α = .90, was auf eine hohe Reliabilität 

hinweist. Die Retest-Reliabilität lag bei rtt = .62 über einen Zeitraum von 10 Wochen. Eine 

konfirmatorische Faktorenanalyse bestätigte die Konstruktstruktur der Skala und ergab ein 

gutes Modell-Fit-Maß (χ² = 550.60, df = 61, CFI = .98, RMSEA = .055). Damit konnte die 

theoretisch postulierte zweifaktorielle Struktur mit den Dimensionen Kompetenz und 

Akzeptanz empirisch gestützt werden. Beide Faktoren lassen sich zu einem globalen 

Resilienzscore zusammenfassen. Frühere Studien zu einer konzeptionell äquivalenten Kurz-

version (RS-11) zeigen eine hohe positive Korrelation mit der Allgemeinen 

Selbstwirksamkeitserwartung (r = .70; Schumacher et al., 2005) sowie theoretisch konsistente 

Zusammenhänge mit psychischer Gesundheit und Lebenszufriedenheit (vgl. Wagnild & 

Young, 1993). Diese Ergebnisse unterstreichen die Relevanz der RS-13 als Indikator für 

psychische Stabilität und funktionale Stressbewältigung (vgl. 2.3.1.1). 

Im Kontext dieser Arbeit dient die RS-13 der Erfassung der individuellen 

Ressourcenorientierung im Umgang mit Belastungen. Zusammen mit dem Kohärenzgefühl 

(SOC-L9) bildet sie ein salutogenetisches Kernkonstrukt, das psychische Stabilität im 

Spannungsfeld von Glauben, Sinn und Krisenerleben beschreibt. Resilienz fungiert dabei als 

Ausdruck aktiver Bewältigungskompetenz, während das Kohärenzgefühl das zugrunde 

liegende Sinnerleben abbildet. 

3.2.5 Einzelitems zum subjektiven Therapieerfolg & Behandlungsdauer 

 Das Konstrukt des subjektiven Therapieerfolgs wurde in Anlehnung an den 

salutogenetischen und klientenzentrierten Ansatz dieser Arbeit (vgl. Antonovsky, 1987; 

Frankl, 1984; Anhang C) als individuelle Bewertung des therapeutischen Fortschritts 

verstanden. Er spiegelt die subjektive Wahrnehmung von Sinn, Bewältigung und innerer 

Ordnung wider, die in der Theorie als Ausdruck gelungener Kohärenz- und 

Integrationsprozesse interpretiert wurde. Die vier entwickelten Items orientieren sich 

inhaltlich an etablierten Konzepten der klinisch-psychologischen Ergebnismessung und 

decken zentrale Dimensionen des subjektiven Therapieerfolgs ab, wie sie auch in 

standardisierten Instrumenten wie der Outcome Rating Scale (ORS; Miller & Duncan, 2000) 

oder dem Outcome Questionnaire-45 (OQ-45; Lambert et al., 1996; Lambert et al., 2008) 

operationalisiert werden. Diese Verfahren messen ebenfalls die wahrgenommene 



71 

Veränderung in Symptombelastung, Funktionsfähigkeit, Wohlbefinden und Hoffnung aus 

Klient*innensicht und dienen der kontinuierlichen Evaluation therapeu-tischer Prozesse. Ziel 

und Hintergrund der selbst entwickelten Items bestanden darin, zur Reduzierung des 

Fragebogenumfangs, eine Kurzversion des ORS zu erstellen. Die vorliegende Itembatterie 

bildet diese Dimensionen in kompakter Form ab:  Zur Erfassung dieses Konstrukts wurden 

vier eigens entwickelte Einzelitems eingesetzt, die zentrale Aspekte der 

Behandlungserfahrung abbilden:  

1) wahrgenommene Behandlungserfolg: „Wie sehr hat Ihnen die stationäre bzw. 

ambulante Behandlung bisher geholfen?“; Skala: 1-10. 

2) Zufriedenheit mit der Behandlung: „Wie zufrieden sind Sie mit der stationären bzw. 

ambulanten Behandlung bisher?"; Skala: 1-10. 

3) subjektive Symptomverbesserung: „Wie stark würden Sie die Verbesserung Ihrer 

Beschwerden bisher einschätzen?"; Skala: 1-10. 

4) Hoffnung auf Besserung: „Wie hoffnungsvoll sind Sie, dass Sie nach der stationären 

bzw. ambulanten Behandlung wieder ohne Beschwerden leben können?"; Skala: 1-5. 

Die ersten drei Items wurden auf einer numerischen Ratingskala von 1 bis 10 beantwortet 

(1 = gar nicht / keine, 3 = ein wenig, 5 = gut, 7 = deutlich, 10 = sehr stark, bzw. sehr zufrieden) 

und erfassen die aktuelle Selbsteinschätzung des Therapieerfolgs und der wahrgenommenen 

Symptomveränderung aus Sicht des/der Patient*in. Das vierte Item erfasst die 

zukunftsorientierte Hoffnung auf Besserung als Indikator therapeutisch induzierter Sinn- und 

Kohärenzbildung auf einer fünfstufigen Skala (1 = mir wird es danach bestimmt nicht besser 

gehen bis 5 = ich bin überzeugt, danach wird es mir besser gehen). Die vollständige 

Itemformulierung und Skalierung ist in Anhang D dokumentiert.     

 Die ersten drei Items (wahrgenommene Wirksamkeit, Zufriedenheit mit der 

Behandlung, subjektive Symptomverbesserung) erfassen die aktuelle subjektive Evaluation 

des Therapieerfolgs, analog zu den Skalen für subjective well-being und symptom distress im 

OQ-45. Das vierte Item (Hoffnung auf Besserung) ergänzt diese Perspektive um die 

zukunftsorientierte Komponente, die in der klinischen Wirkfaktorenforschung (vgl. Frankl, 

1984; Grawe, 2004) als zentraler Indikator therapeutischer Motivation und Sinnintegration 

gilt. Damit stehen die Items in einer theoretisch und empirisch fundierten Tradition subjektiver 

Outcome-Messung, die den Therapieerfolg als interaktiven Prozess zwischen Wahrnehmung, 

Sinnkonstruktion und innerer Kohärenz versteht (vgl. Antonovsky, 1987; Lambert et al., 1996; 

Lambert et al., 2008; Miller & Duncan, 2000; Rogers, 1959). Zusammen erfassen sie 

ökonomisch das subjektive Therapieerleben im Sinne einer salutogenetischen Perspektive, die 



72 

das persönliche Empfinden von Sinn, Kontrolle und Hoffnung in den Vordergrund stellt (vgl. 

Antonovsky, 1979; Frankl, 1984). 

 

3.3 Rekrutierung 

 Die Datenerhebung erfolgte im Rahmen des Forschungsprojekts F.A.C.E (Faith Age 

and Care Explored) in Kooperation mit den Vitos Kliniken Wiesbaden, Klinik für Psychiatrie 

und Psychotherapie. Zielgruppe waren Patient*innen, die sich zum Zeitpunkt der Erhebung in 

einer teil oder vollstationären psychiatrischen Behandlung befanden. Die Rekrutierung fand 

vom 02 bis 05 Juni 2025 unter standardisierten Bedingungen statt. Erfasst wurden insgesamt 

acht psychiatrische Behandlungseinheiten der Region Wiesbaden, bestehend aus vier Stationen 

und vier Tageskliniken. Die Tageskliniken waren allgemeinpsychiatrisch ausgerichtet und 

behandelten vor allem depressive Störungen, psychotische Störungen, bipolare Störungen, 

Zwangsstörungen sowie posttraumatische Belastungsstörungen. Die stationären Einheiten 

umfassten spezialisierte Bereiche der Gerontopsychiatrie, Suchterkrankungen, Persönlichkeits-

störungen sowie eine allgemeinpsychiatrische Station mit depressiven und phobischen 

Störungsbildern im Vordergrund. Die Datenerhebung folgte an allen Standorten einem 

identischen Ablauf. Zunächst wurden die digitalen Fragebögen auf insgesamt zehn 

bereitgestellten Tablets vorbereitet und den Patient*innen in Reihenfolge der verfügbaren 

Geräte ausgehändigt. In Einzelfällen war eine digitale Teilnahme über einen Link auf dem 

eigenen Smartphone möglich. Jede Erhebungseinheit begann mit einer standardisierten 

Aufklärung über Zielsetzung, Rahmenbedingungen und Umfang der Studie. Die Projektleitung 

stellte sich vor, erläuterte die institutionellen Hintergründe (Universität Greifswald, Ko-

operation mit Vitos Wiesbaden) und erklärte den Forschungszweck der Masterarbeiten. Dabei 

wies Alicia Krause (2025) auf ihre Themenstellung zum erfolgreichen Altern hin, während der 

Schwerpunkt meiner Untersuchung die Verbindung von Glaubenssystemen, Kohärenzgefühl 

und subjektivem Therapieerfolg betonte. Die Teilnehmenden wurden über die Freiwilligkeit 

der Teilnahme, das Recht auf Abbruch ohne Angabe von Gründen und die datenschutz-

rechtlichen Grundlagen informiert. Einzelne Personen brachen die Teilnahme nach wenigen 

Seiten ab; deren Datensätze wurden konsequent ausgeschlossen, da nur vollständige 

Fragebögen in die Analyse einbezogen wurden. Weitere Ein oder Ausschlusskriterien wurden 

nicht angewendet. Da ausschließlich Personen rekrutiert wurden, die sich zum Zeitpunkt der 

Erhebung in psychiatrischer Behandlung befanden, ergab sich der klinische Einschlussstatus 

aus dem Setting selbst. Insgesamt nahmen 76 Patient*innen an der Erhebung teil; aufgrund 

unvollständiger Datensätze wurden N = 70 Personen in die statistische Analyse aufgenommen. 



73 

3.3.1 Stichprobenbeschreibung 

 Die finale Stichprobe umfasst N = 70 Patient*innen verschiedener diagnostischer 

Gruppen, darunter depressive Störungen, Angst und Anpassungsstörungen, psychotische und 

bipolare Störungen sowie psychosomatische Belastungen. Das Alter der Teilnehmenden lag 

zwischen 18 und 74 Jahren. Die Geschlechterverteilung war annähernd ausgeglichen (nm= 33, 

nw = 37). Hinsichtlich der weltanschaulichen Zugehörigkeit lag ein Überwiegen christlicher 

Teilnehmender vor, gefolgt von atheistischen Patient*innen (vgl. Anhang I). Aufgrund der 

explorativen Ausrichtung der Studie wurden keine soziodemografischen Kontrollvariablen 

eingesetzt. 

 

3.4 Ablauf der Datenerhebung & Forschungsethik 

 Die Erhebung erfolgte über einen standardisierten Online-Fragebogen, der mit der 

Software SoSci Survey realisiert wurde und unter: 

https://www.soscisurvey.de/face_greifswald/ gehostet war. Die Bearbeitung erfolgte mittels 

Tablets, die durch die Universität Greifswald bereitgestellt wurden, und nahm durchschnittlich 

30-45 Minuten in Anspruch. Für die Teilnehmenden wurde sichergestellt, dass die Teilnahme 

vollständig freiwillig erfolgte (1.), eine informierte Einwilligung nach ausführlicher Aufklärung 

über Ziel, Ablauf und Datenschutzbedingungen abgegeben wurde (2.), die Befragung 

anonymisiert und gemäß Datenschutz-Grundverordnung (DSGVO) durchgeführt wurde (3.), 

siehe informed consent in Anhang D. Die Datenerhebung wurde im Vorfeld von der 

Ethikkommission der Universität Greifswald geprüft und genehmigt.    

 Nach einer umfassenden Aufklärung über Ziel und Ablauf der Studie konnten die 

Patient*innen ihre Teilnahme bestätigen oder ablehnen. Bei Zustimmung wurden zunächst 

soziodemografische Angaben (Alter, Geschlecht, Konfession31, Aufenthaltsdauer) erhoben, 

gefolgt von den psychologischen Skalen, die im Rahmen dieser Arbeit analysiert wurden32: 

1. Subjektiver Therapieerfolg (4 Eigenitems): 

2. Resilienzskala RS-13 (Leppert et al., 2008): 

3. Kohärenzgefühl SOC-L9 (Schumacher et al., 2000): 

4. Spiritual Needs Questionnaire (SpNQ-20; Büssing, 2021): 

5. Centrality of Religiosity Scale interreligious-7 (CRSi-7; Huber & Huber, 2012): 

 
31 Zur Auswahl standen: christlich (römisch-katholisch), christlich (evangelisch), jüdisch, muslimisch, 

buddhistisch, hinduistisch, agnostisch, andere religiöse Glaubensrichtung, spirituell (ohne Konfession), atheistisch 

/ keiner Konfession angehörig; weder religiös noch spirituell (vgl. Anhang I). 

 
32 Eine genaue Übersicht aller verwendeten Skalen und Fragebögen findet sich im Anhang D. 

https://www.soscisurvey.de/face_greifswald/


74 

 

Die gesamte Durchführung wurde von der Projektleitung (Alicia Krause & Marco 

Schäufele) begleitet. Alle Teilnehmenden konnten die Befragung jederzeit abbrechen, ohne 

dass daraus Nachteile entstanden. Es erfolgte keine Täuschung, und die Datenerhebung 

entsprach vollständig den ethischen Standards der klinisch-psychologischen Forschung. Die 

Anonymi-sierung wurde durch Chiffrierung (z. B. FACE001) gewährleistet. Alle Daten wurden 

SSL/TLS-verschlüsselt übertragen und auf deutschen ISO-27001-Servern gespeichert. Backups 

werden nach spätestens zwölf Monaten gelöscht, während die Forschungsdaten nach 

universitären Richtlinien zehn Jahre lang archiviert und anschließend vollständig entfernt 

werden.  

 

3.5 Datenauswertungsmethode 

 Im Rahmen dieser explorativen Untersuchung wurden keine Hypothesen aufgestellt, um 

ergebnisoffen den aktuellen Status quo deskriptiver Daten abzubilden und mögliche 

inferenzstatistische Zusammenhänge aufzudecken (vgl. 2.5). Ziel war es, zu untersuchen, in 

welchem Ausmaß zentrale Variablen wie Zentralität religiös-spiritueller Inhalte (CRSi-7), 

spirituelle Bedürfnisse (SpNQ-20), Kohärenzgefühl (SOC-L9), Resilienz (RS-13) und der 

subjektive Therapieerfolg, im Kontext psychischer Krisen, miteinander in Beziehung stehen. 

Hierfür wurden inferenzstatistisch Korrelationsanalysen mit der Statistiksoftware jamovi 

(Version 2.3.2.8) durchgeführt und Korrelationsmatrizen berechnet. 

 

3.5.1 Voraussetzungen & Prüfung der Voraussetzungen 

Um eine zuverlässige Datenanalyse sicherzustellen, empfiehlt es sich, wie von Bortz 

und Schuster (2010) beschrieben, bestimmte Voraussetzungen und Richtlinien zu 

berücksichtigen, die in der Forschungspraxis als Gütemarker gelten und die Interpretation der 

Ergebnisse in einen angemessenen Kontext stellen.  

Deskriptivstatistik. In der deskriptiven Statistik sind die Anforderungen im 

Allgemeinen weniger streng als bei inferenzstatistischen Analysen. Dennoch unterstreichen 

Bortz und Schuster (2010) einige Prinzipien für eine sinnvolle deskriptive Datenauswertung: 

1. Datenerhebung: Die Daten wurden systematisch und unter standardisierten 

Bedingungen erhoben. In dieser Studie kam ein standardisierter Fragebogen zum 

Einsatz, bestehend aus mehreren validierten und reliablen Instrumenten. 

2. Datenqualität: Die Datensätze wurden auf Vollständigkeit und Plausibilität geprüft. 

Unvollständige oder fehlerhafte Datensätze wurden ausgeschlossen. 



75 

3. Skalenniveau: Das Skalenniveau der Variablen beeinflusst die Auswahl der 

Maßzahlen. Für alle Fragestellungen wurden geeignete deskriptive Kennwerte 

bestimmt. 

4. Stichprobengröße: Da es sich um eine explorative Untersuchung handelt, wurde keine 

vorherige Power Analyse durchgeführt. Für grundlegende korrelative Auswertungen 

werden nach Hasselbusch (2023) sowie nach Döring und Bortz (2016) 

Stichprobengrößen ab etwa n = 30 als ausreichend angesehen, sofern homogene 

Erhebungsbedingungen vorliegen. Mit N = 70 erfüllt die vorliegende Studie diese 

empfohlenen Richtwerte deutlich. 

5. Datennormalität: Für bestimmte Maßzahlen ist eine annähernd normale Verteilung 

sinnvoll. Neben Mittelwerten und Standardabweichungen wurden auch Medianwerte 

berichtet, um der Datenverteilung gerecht zu werden. 

6. Zweckmäßigkeit: Die Auswahl der Methoden orientierte sich an den Forschungsfragen 

und Eigenschaften der Variablen. 

7. Verständlichkeit: Die Ergebnisse wurden tabellarisch und grafisch so aufbereitet, dass 

sie inhaltlich und formal klar interpretierbar sind. 

 

Inferenzstatistik. Für die inferenzstatistische Analyse (Forschungsfragen 1-5) wurden 

Korrelationsmatrizen erstellt, um potenzielle lineare Zusammenhänge zwischen den genannten 

Variablen zu identifizieren. Für die Berechnung der Korrelationsmatrizen sollten nach Bortz 

und Schuster (2010) folgende Voraussetzungen erfüllt sein: 

1. Intervall- oder Verhältnisskalenniveau: Beide Variablen sollten auf diesen (intervall- 

oder verhältnisskalierten) Skalenniveaus gemessen werden, damit eine klare und 

eindeutige Reihenfolge mit gleichbleibenden Intervallen zwischen den Werten 

vorhanden ist. Dies ist in dieser Studie gegeben. 

2. Linearität: Eine lineare Beziehung zwischen den Variablen wurde mittels einem 

Streudiagramm (Scatterplot) überprüft und bestätigt. 

3. Keine Ausreißer: Es konnten keine Ausreißer festgestellt werden. 

4. Normalverteilung: Die Normalverteilung der Variablen wurde mittels Shapiro-Wilk-

Test sowie ergänzender visueller Verfahren (Histogramme, Q-Q-Plots) geprüft. 

Insgesamt ergaben sich keine substantielle Verletzungen der Normalitätsannahme; 

kleinere Abweichungen waren erwartbar, beeinflussen bei der vorliegenden 

Stichprobengröße jedoch die Robustheit parametrischer Korrelationsanalysen nicht. 

(vgl. Bortz & Schuster, 2010). 



76 

5. Homoskedastizität: Die Varianz der Residuen wurde über eine visuelle Inspektion der 

Streudiagramme beurteilt. Es zeigten sich keine trichter- oder fächerförmigen Muster, 

sodass von einer konstanten Fehlervarianz (Homoskedastizität) ausgegangen werden 

konnte. 

 

Im Anschluss an die Korrelationsanalysen der Gesamtstichprobe wurden ergänzend 

separate Korrelationsmatrizen für die Subgruppe der Teilnehmenden berechnet, die sich selbst 

als religiös oder spirituell einordneten. Ziel dieser zusätzlichen Auswertung war es, zu prüfen, 

ob sich die Stärke oder Richtung der bivariaten Zusammenhänge innerhalb dieser Teilgruppe 

von den Ergebnissen der Gesamtstichprobe unterscheidet. Die statistische Vorgehensweise 

blieb identisch: Für alle relevanten Variablenpaare wurden Pearson Korrelationen berechnet 

und in einer eigenen Korrelationsmatrix dargestellt. 

Für alle Analysen, an denen das Kohärenzgefühl (SOC-L9) beteiligt war, liegt die 

Fallzahl bei n = 69, da eine Person den Fragebogen vor Bearbeitung des letzten Abschnitts 

abbrach. Da keine Imputation fehlender Werte vorgenommen wurde, werden alle SOC-L9-

Analysen konsistent auf Basis dieser reduzierten Fallzahl berichtet. 

 

3.5.2 Durchführung der statistischen Analyse mit jamovi 

 Die statistische Auswertung erfolgte mit der Software jamovi (Version 2.3.2.8) 

Entsprechend basierte die Auswertung ausschließlich auf Korrelationsanalysen, für die mehrere 

Korrelationsmatrizen erstellt wurden. In die Berechnungen einbezogen wurden die zentralen 

Konstrukte der Studie: die Zentralität religiös-spiritueller Inhalte (CRSi-7), die spirituellen 

Bedürfnisse (SpNQ-20), das Kohärenzgefühl (SOC-L9), die Resilienz (RS-13) sowie die vier 

Einzelitems zum subjektiven Therapieerfolg. Die Pearson-Korrelationen ermöglichten die 

Identifikation linearer Zusammenhänge zwischen diesen Variablen. Die Analysen stützten sich 

vollständig auf die kontinuierlichen Skalenwerte der eingesetzten psychometrischen 

Instrumente. Zur kontextuellen Einordnung der Befunde wurden ergänzend deskriptive 

Kennwerte (z. B. Mittelwerte und Standardabweichungen) berechnet; diese sind in Kapitel 4.1 

dargestellt. Die vollständigen Ergebnisse der Korrelationsanalysen werden in Kapitel 4 

berichtet und bilden die Grundlage für die anschließende theoretische Interpretation der 

Beziehungen zwischen Glaubenssystemen, Kohärenzgefühl, Resilienz und subjektivem 

Therapieerleben. 

 

 



77 

4. Ergebnisse 

Im Folgenden sollen nun die Ergebnisse der Datenauswertung zur Beantwortung der fünf 

vorgestellten Fragestellungen vorgestellt und interpretiert werden.  

4.1 Deskriptivstatistiken 

Im ersten Schritt werden die deskriptiven Kennwerte der erhobenen Variablen 

dargestellt, um einen Überblick über die Verteilung der zentralen Konstrukte in der Stichprobe 

zu ermöglichen. Die Deskriptivstatistiken bilden die Grundlage für die anschließenden 

Korrelationsanalysen, indem sie Informationen zu Mittelwerten, Streuungen und 

Verteilungstendenzen bereitstellen. Der folgende Abschnitt beginnt mit den fünf Dimensionen 

der Zentralität religiös-spiritueller Inhalte (CRSi-7), bevor anschließend die weiteren Skalen 

beschrieben werden. 

4.1.1 Zentralität (CRSi-7) 

Zentralität der Glaubensinhalte. Die Zentralität der r/s Inhalte wurde bei allen 

Patient*innen abgefragt (N = 70). Die Population in der Stichprobe war im Durschnitt 

glaubensorientiert (M = 2.37; SD = 0.999) und umfasste sowohl nicht glaubensorientierte (Min. 

= 1.0) als auch stark glaubensorientierte Personen (Max. = 5.0). Die Verteilung der Zentralität 

religiös-spiritueller Inhalte (CRSi-7) weist eine ausgeprägte Rechtsschiefe auf, das heißt der 

größte Anteil der Stichprobe zeigt niedrige Zentralitätswerte, während höhere Werte seltener 

auftreten. 

 

Abbildung 4        

CRSi-7: Verteilung der Zentralität                                                       

 

 



78 

Tabelle 1 

Deskriptivstatistik der CRS-Dimensionen 

  INT IDEOL ERF PPRAX ÖPRAX 

N  70  70  70  70  70  

Mittelwert  2.64  2.76  2.30  2.54  1.61  

Median  2.00  3.00  2.00  2.50  1.00  

Standardabweichung  1.27  1.46  1.29  1.29  0.91  

 Anmerkung: INT = Intellekt, IDEOL = Ideologie, ERF = Erfahrung, PPRAX = Private Praxis, 

ÖPRAX = Öffentliche Praxis. 

 Die fünf Subdimensionen der Zentralität religiös-spiritueller Inhalte (CRSi-7) zeigen ein 

insgesamt breit gestreutes Ausprägungsmuster. Der Intellekt weist mit M = 2.64 (SD = 1.27) 

eine moderat ausgeprägte kognitive Beschäftigung mit religiös-spirituellen Themen auf. Die 

Dimension Ideologie zeigt einen ähnlich gelagerten und leicht höheren Mittelwert (M = 2.76; 

SD = 1.46) und bildet damit die inhaltliche Zustimmung zu religiösen Überzeugungen als die 

durchschnittlich am stärksten ausgeprägte Dimension der CRSi-7 ab. Die Erfahrungs-

dimension liegt mit M = 2.30 (SD = 1.29) im unteren bis mittleren Bereich, was auf eine eher 

verhaltene Ausprägung religiös-spiritueller Erfahrungen in der Stichprobe hinweist. Die 

private Praxis ist moderat ausgeprägt (M = 2.54; SD = 1.29) und zeigt vergleichbare 

Streuungswerte wie die Erfahrungsdimension. Die öffentliche Praxis weist den niedrigsten 

Mittelwert auf (M = 1.61; SD = 0.91). Insgesamt verdeutlichen die Deskriptivwerte eine 

moderate bis niedrige Ausprägung religiös-spiritueller Zentralität, mit deutlichen 

Unterschieden zwischen kognitiven, erfahrungsbezogenen und praxisorientierten Dimensionen 

der Religiosität / Spiritualität.33 

4.1.2 Spirituelle Bedürfnisse (SpNQ-20)  

Spirituelle Bedürfnisse. Die spirituellen Bedürfnisse (SpNQ-20) wurden bei allen 

Patient*innen abgefragt (N = 70). Diese Stichprobe weist tendenziell leicht bis mitelhoch 

ausgeprägte spirituelle Bedürfnisse (M = 1.81; SD = 0.53) auf. Die Verteilung der einzelnen 

Bedürfnisdimensionen ist zur weiteren Übersicht in Anhang G dargestellt. 

 

 

 
33 Eine vertiefende Veranschaulichung der einzelnen CRS-Dimensionen findet sich in Anhang F. 



79 

Abbildung 5                                                              

SpNQ-20: Spirituelle Bedürfnisse  

 

Tabelle 2 

Deskriptivstatistik der SpNQ-20 Dimensionen 

  RB EB BiF BeG 

Mittelwert  0.73  1.67  2.25  1.93  

Median  0.33  1.79  2.25  2.00  

Standardabweichung  0.80  0.72  0.63  0.73  

 Anmerkung: RB = Religiöse Bedürfnisse, EB = Existenzielle Bedürfnisse, BiF = Bedürfnis 

nach innerem Frieden, BeG = Bedürfnis etwas zu geben. 

Die vier Subdimensionen des SpNQ-20 zeigen insgesamt ein heterogenes Profil 

spiritueller Bedürfnisse innerhalb der Stichprobe. Religiöse Bedürfnisse weisen mit M = 0.73 

(SD = 0.80) die geringste Ausprägung auf und liegen deutlich unter den übrigen Skalen. 

Existenzielle Bedürfnisse sind moderat ausgeprägt (M = 1.67; SD = 0.72) und zeigen eine breit 

gestreute Verteilung. Am stärksten ausgeprägt ist das Bedürfnis nach innerem Frieden (M = 

2.25; SD = 0.63), das innerhalb der Stichprobe den höchsten Mittelwert erreicht. Das Bedürfnis 

etwas zu geben zeigt ebenfalls eine moderate Ausprägung (M = 1.93; SD = 0.73) und weist 

eine weitgehend symmetrische bis leicht rechtssteile Verteilung auf. Insgesamt deuten diese 

Deskriptivwerte auf ein differenziertes Muster spiritueller Bedürfnisse hin, das insbesondere 

Aspekte von innerem Frieden und zwischenmenschlichem Geben betont.34 

 
34 Eine vertiefende Veranschaulichung der einzelnen, spirituellen Bedürfnisse findet sich in Anhang G. 



80 

 

4.1.3 Kohärenzgefühl (SOC-L9) & Resilienz (RS-13) 

Kohärenzgefühl. Das Kohärenzgefühl (SOC-L9) zeigt in der Stichprobe eine 

annähernd normalverteilte Ausprägung. Der Mittelwert liegt bei 3.60 (SD = 1.13) und bewegt 

sich damit im mittleren Bereich der Skala.  

Resilienz. Die Resilienzwerte (RS-13) zeigen in der Stichprobe eine nahezu 

normalverteilte Struktur. Mit einem Mittelwert von 3.88 (SD = 1.12) liegen die Ausprägungen 

im mittleren Bereich der Skala, wobei eine leichte Häufung im Intervall zwischen 3.5 und 5 

erkennbar ist.  

 

Abbildung 6                                                            

Kohärenzgefühl (SOC-L9) und  Resilienz (RS-13) 

 

4.1.4 Subjektiver Therapieerfolg 

 Im Folgenden werden die vier Komponenten des subjektiven Therapieerfolgs 

dargestellt: wahrgenommener Behandlungserfolg (BE), Zufriedenheit mit der Behandlung 

(ZB), subjektive Symptomverbesserung (SV) und Hoffnung auf Besserung (HB). Die ersten drei 

Dimensionen (BE, ZB, SV) nutzen eine identische zehnstufige Ratingskala (1-10) und werden 

daher gemeinsam in einer Übersichtstabelle berichtet. Die Hoffnung auf Besserung (HB) wurde, 

im Gegensatz zu den anderen drei Komponenten des subjektiven Therapieerfolgs, mittels einer 

fünfstufigen Likertskala erfasst und wird anschließend getrennt dargestellt. 

 Die drei auf einer zehnstufigen Skala erhobenen Dimensionen des subjektiven 

Therapieerfolgs zeigen ein heterogenes Bild. Der wahrgenommene Behandlungserfolg (BE) 

weist mit einem Mittelwert von 4.90 (SD = 2.34) einen moderaten durchschnittlichen Nutzen 



81 

der bisherigen Behandlung, aus Sicht der Patient*innen,. aus. Die Zufriedenheit mit der 

Behandlung (ZB) fällt mit M = 6.59 (SD = 2.06) insgesamt positiver aus und stellt den höchsten 

Wert der drei Skalen dar. Die subjektive Symptomverbesserung (SV) liegt mit M = 4.37 (SD = 

2.14) im unteren Mittelfeld. Insgesamt deuten die Befunde darauf hin, dass die Teilnehmenden 

die bisherige Behandlung eher verhalten positiv erleben, wobei die Zufriedenheit höher ausfällt 

als die tatsächliche Symptomveränderung. Die Hoffnung auf Besserung (HB) weist mit M = 

3.87 (SD = 0.74) insgesamt hohe Werte auf. Der Median von 4 zeigt eine überwiegend 

optimistische Erwartungshaltung der Patient*innen, bei gleichzeitig vorhandener individueller 

Streuung (Range 1-5). 

 

4.2 Zusammenhänge 

Im ersten Schritt der explorativen Analysen wurde untersucht, ob und in welchem 

Ausmaß die Zentralität religiös-spiritueller Inhalte (CRSi-7) mit dem Kohärenzgefühl (SOC-

L9) zusammenhängt. Die folgenden Tabellen berichten sowohl die Gesamtzusammenhänge als 

auch differenzierte Analysen der einzelnen CRSi-7-Dimensionen sowie getrennte 

Auswertungen für religiös bzw. spirituell Selbstzugeordnete.  

4.2.1 Zentralität und Kohärenzgefühl 

Tabelle 3 

CRSi-7 und SOC-L9 

 

    CRSi-7 (gesamt) CRSi-7 (r/s-Subgruppe)  

  r  0.01  0.11   

  n  69  49   

  p  
 0.51  

 0.44  
  

 

 Die Analyse zeigte keinen Zusammenhang zwischen der Zentralität religiös-spiritueller 

Inhalte (CRSi-7) und dem Kohärenzgefühl (SOC-L9). Der Korrelationskoeffizient fiel praktisch 

null aus (r = 0.01) und war statistisch nicht signifikant.     

 Auch innerhalb der Subgruppe religiöser bzw. spiritueller Patient*innen ergab sich kein 

signifikanter Zusammenhang zwischen CRSi-7 und SOC-L9. Der Zusammenhang blieb klein 

und nicht signifikant (r = 0.11, p = .44). 

 

 

 



82 

Tabelle 4 

Dimensionen der CRSi-7 und SOC-L9 

  INT IDEOL ERF PPRAX ÖPRAX  

Gesamtstichprobe (n = 69)           

r  -0.13  -0.09  0.23  0.04 -0.03  

p 

 
 

0.30 

 
 

0.48 

 
 

0.06 

 
 

0.72 0.81  

r/s Subgruppe (n = 49)           

r  -0.02  0.01  0.33*  0.08 0.05  

p 

 
 

0.87 

 
 

0.95 

 
 

0.02 

 
 

0.61 

 

0.76  

  

Auf Ebene der CRSi-7-Dimensionen ergaben sich ebenfalls keine signifikanten 

Zusammenhänge mit dem Kohärenzgefühl. Die Korrelationskoeffizienten lagen insgesamt im 

niedrigen Bereich (r = -.13 bis .23), wobei keine der Beziehungen statistisch bedeutsam ausfiel. 

 In der r/s-Subgruppe zeigte sich für die Dimension der Transzendenzerfahrungen ein 

moderater Zusammenhang mit dem Kohärenzgefühl (r = .33*, p = .02). Die übrigen 

Dimensionen wiesen keine signifikanten Beziehungen zu SOC-L9 auf. 

4.2.2 Spirituelle Bedürfnisse und Kohärenzgefühl 

Tabelle 5 

SpNQ-20 und SOC-L9 

  SpNQ-20 RB EB BiF BeG  

Gesamtstichprobe (n = 69)           

r  0.09  -0.05  -0.01  0.17 0.19  

p 

 
 

0.46 

 
 

0.69 

 
 

0.99 

 
 

0.17 0.12  

r/s Subgruppe (n = 49)           

r  0.04  0.04  -0.06  0.06 0.09  

p 

 
 

0.77 

 
 

0.77 

 
 

0.70 

 
 

0.66 

 

0.53  

 

Die Analyse ergab keine signifikanten Zusammenhänge zwischen den spirituellen 

Bedürfnissen (SpNQ-20) und dem Kohärenzgefühl (SOC-L9). Weder der Gesamtwert der 

spirituellen Bedürfnisse (r = .09, p = .46) noch die Subskalen Religiöse Bedürfnisse (RB), 



83 

Existenzielle Bedürfnisse (EB), Bedürfnis nach innerem Frieden (BiF) oder Bedürfnis etwas zu 

geben (BeG) zeigten bedeutsame Korrelationen mit dem SOC-L9. Alle Korrelationen lagen im 

niedrigen Bereich (r = -.05 bis .19) und erreichten keine statistische Signifikanz. 

Auch bei r/s Patient*innen zeigten sich keine signifikanten Zusammenhänge zwischen 

den spirituellen Bedürfnissen (SpNQ-20) und dem Kohärenzgefühl (SOC-L9). Sowohl der 

Gesamtwert der spirituellen Bedürfnisse (r = .04, p = .77) als auch die Subskalen Religiöse 

Bedürfnisse (RB), Existenzielle Bedürfnisse (EB), Bedürfnis nach innerem Frieden (BiF) und 

Bedürfnis etwas zu geben (BeG) wiesen durchgehend sehr geringe Effektstärken (r = -.06 bis 

.09) auf, die sämtlich nicht signifikant waren. Damit bestätigten sich die Befunde des 

Gesamtsamples auch innerhalb der r/s Teilgruppe. 

4.2.3 Resilienz  

Tabelle 6 

Resilienz, Zentralität, spirituelle Bedürfnisse & Kohärenzgefühl 

  CRSi-7 SpNQ-20 SOC-L9 

 Gesamtstichprobe       

 r  0.00  0.01  0.31** 

 n  70  70  69 

 p  0.98  0.93  0.01 

 r/s Subgruppe       

 r  0.06  -0.04  0.42** 

 n  50  50  49 

 
P 

 
 

0.67 

 
 

0.81 

 
 

0.01 

 

 

 Die Analyse der Zusammenhänge zwischen Zentralität (CRSi-7), spirituellen 

Bedürfnissen (SpNQ-20), Kohärenzgefühl (SOC-L9) und Resilienz (RS-13) zeigt ein 

konsistentes Muster über beide Stichproben hinweg. Zwischen Zentralität und Resilienz sowie 

zwischen spirituellen Bedürfnissen und Resilienz ergaben sich keine bedeutsamen 

Zusammenhänge (alle r ≈ 0, alle p > .67). Dagegen zeigte sich ein moderater positiver 

Zusammenhang zwischen Kohärenzgefühl und Resilienz in der Gesamtstichprobe (r = .31**, p 

= .01), der sich in der r/s-Teilgruppe sogar leicht verstärkte (r = .42**, p = .01).  

4.2.4 Subjektiver Therapieerfolg 

Tabelle 7 



84 

Subjektiver Therapieerfolg, Zentralität, spirituelle Bedürfnisse, Kohärenzgefühl und  Resilienz 

           

          BE          ZB    SV HB 

CRSi-7 

(Gesamt) 
         

r   0.13  0.09  0.03     0.17  

p   0.27  0.44  0.79  0.17  

CRSi-7 (r/s 

Subgruppe) 
         

r   0.15  0.17  0.01  0.27  

p   0.30  0.24  0.97  0.06  

SpNQ-20 

(Gesamt) 
         

r    0.33*  0.17  0.21      0.40*** 

p   0.01  0.17  0.08  < .001  

SpNQ-20 (r/s 

Subgruppe) 
         

r   0.27     0.28* 0.20      0.43*** 

p   0.06  0.05  0.41  0.00  

 SOC-L9 

(Gesamt) 
         

 r   0.21  0.17  0.2      0.35** 

 p   0.08  0.18  0.11  0.00  

SOC-L9 (r/s 

Subgruppe) 
         

r  0.12  0.20  0.20      0.37**  

p   0.42  0.17  0.17  0.01  

RS-13 

(Gesamt) 
       

r   0.01  0.08  0.21  0.23  

p  0.41  0.51  0.09  0.06  

RS-13 (r/s 

Subgruppe) 
        

r   0.14  0.14  0.22  0.20  

p  0.32  0.33  0.13  0.16  

           



85 

Anmerkung: BE = wahrgenommener Behandlungserfolg, ZB = Zufriedenheit mit der 

Behandlung, SV = subjektive Symptomverbesserung, HB = Hoffnung auf Besserung. N = 70, 

mit Ausnahme von dem SOC-L9 (N = 69). 

 Die Gesamtstichprobe zeigte mehrere signifikante Zusammenhänge zwischen den 

untersuchten Konstrukten und den Komponenten des subjektiven Therapieerfolgs. Besonders 

deutlich wurden moderate positive Assoziationen zwischen den spirituellen Bedürfnissen 

(SpNQ-20) und dem subjektiven Behandlungserfolg (BE; r = .33**, p = .01) sowie der Hoffnung 

auf Besserung (HB; r = .40***, p < .001). Auch das Kohärenzgefühl (SOC-L9) korrelierte 

signifikant positiv mit HB (r = .35**, p = .00), wenngleich die Zusammenhänge zu BE, ZB und 

SV statistisch nicht signifikant ausfielen. Die Zentralität religiös spiritueller Inhalte (CRSi-7) 

und die Resilienz (RS-13) zeigten hingegen durchweg niedrige und nicht signifikante 

Zusammenhänge mit den vier Therapieerfolgsdimensionen. Insgesamt deuten die Ergebnisse 

darauf hin, dass insbesondere spirituelle Bedürfnisse und das Kohärenzgefühl mit einem 

höheren subjektiven Therapieerleben verbunden sind.     

 Bei den r/s Patient*innen zeigten sich ähnliche, jedoch leicht ausgeprägtere Muster. Die 

spirituellen Bedürfnisse (SpNQ-20) korrelierten hier signifikant positiv mit der Zufriedenheit 

mit der Behandlung (ZB; r = .28*, p = .05) und mit der Hoffnung auf Besserung (HB; r = .43***, 

p < .001). Auch das Kohärenzgefühl (SOC-L9) wies eine signifikante positive Assoziation zu 

HB auf (r = .37**, p = .01). Die Zusammenhänge zwischen CRSi-7 bzw. RS-13 und den 

Therapieerfolgsdimensionen blieben hingegen durchweg gering und statistisch unbedeutend. In 

Anhang H sind vertiefende Analysen zu den einzelnen Bedürfnissen dargestellt. 

4.2.5 Transzendenzerfahrungen & Hoffnung auf Besserung 

Die Analyse der Transzendenzerfahrungen (CRSi-7) zeigte in der Gesamtstichprobe 

einen signifikanten positiven Zusammenhang mit der Hoffnung auf Besserung (HB; r = .28*, p 

= .02). Bei r/s Patientinnen fiel dieser Zusammenhang noch deutlicher aus: Transzendenz-

erfahrungen korrelierten moderat und signifikant mit HB (r = .39**, p = .01). Insgesamt weisen 

die Befunde darauf hin, dass häufigere Transzendenzerfahrungen mit einer optimistischeren 

Einschätzung des zukünftigen Gesundheitsverlaufs einhergehen, besonders ausgeprägt bei r/s-

orientierten Patient*innen. 

 



86 

5. Diskussion 

 Im vorliegenden Diskussionsteil werden die empirischen Befunde dieser Studie vor dem 

Hintergrund des theoretischen Rahmens interpretiert und in einen übergeordneten 

wissenschaftlichen Kontext eingeordnet. Ziel ist es, die Ergebnisse in Bezug auf jene kognitiven 

und existenziellen Strukturprozesse zu verstehen, die im Modell der weltanschaulichen Triade 

beschrieben werden und das Zusammenspiel von Selbst-, Welt- und Gottesbild als Grundlage 

der individuellen Sinnkonstruktion erfassen. Ergänzend werden die methodischen Grenzen der 

Untersuchung transparent dargestellt sowie Konsequenzen für psychotherapeutische Praxis und 

zukünftige Forschung aufgezeigt. 

5.1 Zusammenfassung und Interpretation der zentralen Befunde 

 Die Ergebnisse der Untersuchung zeigen ein insgesamt uneinheitliches Muster der 

Zusammenhänge zwischen Zentralität der Glaubensinhalte, spirituellen Bedürfnissen, 

Kohärenzerleben, Resilienz und subjektivem Therapieerfolg. Weder für die Gesamtstichprobe 

noch für die r/s Subgruppe, fanden sich signifikanten Zusammenhänge zwischen der 

Ausprägung religiös-spiritueller Zentralität und dem Kohärenzgefühl. Auch die differenzierte 

Betrachtung einzelner Ausdrucksformen religiös-spiritueller Zentralität ergab überwiegend 

keine bedeutsamen Beziehungen, mit Ausnahme der Transzendenzerfahrungen, die sowohl in 

der Gesamtstichprobe als auch deutlicher in der r/s Teilgruppe positiv mit der Hoffnung auf 

Besserung verbunden waren. Auch zwischen spirituellen Bedürfnissen und Kohärenzgefühl 

zeigten sich keine systematischen Zusammenhänge. Allerdings traten im Bereich des 

subjektiven Therapieerlebens mehrere signifikante positive Assoziationen auf: Höhere 

spirituelle Bedürfnisse gingen mit einer positiveren Einschätzung des Behandlungserfolgs 

sowie mit stärkerer Hoffnung auf Besserung einher. Für die Resilienz ergab sich ein 

konsistenter positiver Zusammenhang mit dem Kohärenzgefühl in beiden Stichproben. 

Dagegen zeigten sich keine nennenswerten Beziehungen zwischen Resilienz und den übrigen 

Glaubens- bzw. Bedürfnisvariablen. Der subjektive Therapieerfolg wies insgesamt ein 

differenziertes Korrelationsmuster auf. Während die Ausprägung religiös-spiritueller 

Zentralität und die Resilienz keine signifikanten Beziehungen zum Therapieerleben zeigten, 

waren insbesondere höhere spirituelle Bedürfnisse sowie ein höheres Kohärenzgefühl positiv 

mit mehreren Aspekten des subjektiven Therapieerfolgs verbunden. Zusammenfassend deuten 

die Befunde darauf hin, dass affektive und motivationsbezogene Aspekte religiös-spiritueller 

Orientierung (spirituelle Bedürfnisse) stärker mit dem subjektiven Erleben des therapeutischen 

Prozesses zusammenhängen als strukturelle oder kognitiv-inhaltsbezogene Komponenten 



87 

(Zentralität). Das Kohärenzgefühl erwies sich darüber hinaus als stabiler Prädiktor im 

Zusammenhang mit Resilienz und Hoffnung auf Besserung. 

5.2 Interpretation der Ergebnisse im Kontext der theoretischen Grundlage 

 Die Ergebnisse lassen sich nur vor dem Hintergrund jener theoretischen Perspektive 

verstehen, die psychische Krisen, je nach Fall mehr oder weniger explizit, als Ausdruck ge-

störter Sinn- und Bedeutungsstrukturen begreift (vgl. 2.2). Das theoretische Modell dieser 

Arbeit beschreibt solche Krisen als Desintegration der weltanschaulichen Triade aus Selbst-, 

Welt- und Gottesbild, deren innere Passung im klinischen Kontext häufig durch widersprüch-

liche Erfahrungen, anhaltenden Stress oder existenzielle Belastungen unterbrochen wird. Im 

Anschluss an Park (2010) und Festinger (1957) wurden diese Inkonsistenzen als Formen von 

disrupted meaning bzw. kognitiver Dissonanz verstanden - also psychische Spannungs-

zustände, die entstehen, wenn globale Sinnstrukturen zentrale Erfahrungen nicht mehr tragen 

können. 

Vor diesem Hintergrund deuten die Befunde dieser Studie darauf hin, dass der 

Zusammenhang zwischen r/s Glaubenssystemen und Kohärenzgefühl keine allgemein lineare 

Funktion religiöser/spiritueller Intensität ist, sondern wesentlich davon abhängt, ob die 

weltanschauliche Triade, auch im Rahmen ihrer existenziellen, bzw. r/s Dimension, stabil und 

integrativ ausgebildet ist. Die Daten legen nahe, dass Kohärenzerleben im klinischen Setting 

nicht primär durch den Umfang religiöser Praxis oder Überzeugungsstärke erklärt wird, 

sondern durch die innere Ordnung des Sinnsystems und insbesondere durch die Fähigkeit, 

kritische Erfahrungen ohne grundlegenden Strukturbruch in das eigene Selbst- und 

Weltverständnis einzuordnen. Diese Annahme bleibt eine theoretische Ableitung und sollte in 

zukünftigen Studien gezielt geprüft werden, etwa durch längsschnittliche Untersuchungen oder 

Analysen, die den Integrationsgrad und mögliche Dissonanzen innerhalb der Triade explizit 

erfassen können (vgl. 6. Fazit & Ausblick). Zunächst werden die empirischen Befunde im 

Detail auf diese theoretische Matrix bezogen. Dabei werden die spezifischen Muster der 

Zusammenhänge zwischen Zentralität der Glaubensinhalte, spirituellen Bedürfnissen, dem 

Kohärenzgefühl, der Resilienz und subjektivem Therapieerfolg interpretiert und im Hinblick 

auf die Dynamik der Triade, die Rolle kognitiver Dissonanz sowie die Stabilität globaler 

Bedeutungssysteme diskutiert.  

5.2.1 Deskriptivstatistiken 

Die deskriptiven Ergebnisse zeigen, dass die untersuchten Variablen keine homogene 

Struktur bilden, sondern clusterartig Muster aufweisen, die unterschiedliche Formen von Sinn- 

und Kohärenzregulation widerspiegeln. Dies steht im Einklang mit einer Grundannahme der 



88 

Theorie, dass Individuen nicht über isolierte r/s Merkmale verfügen, sondern über 

Bedeutungsgefüge, die die drei Bezugsdimensionen der Triade unterschiedlich stark einbinden. 

Die variierende Ausprägung von der Zentralität der Glaubensinhalte, spirituellen Bedürfnissen, 

dem Kohärenzgefühl und der Resilienz lässt sich somit als Ausdruck unterschiedlicher 

Stabilitätsgrade des globalen Sinnsystems interpretieren (vgl. 2.3; Anhang C). Ein 

durchschnittlich überwiegend moderates Kohärenzgefühl bei gleichzeitig hohen inneren 

Friedensbedürfnissen deutet darauf hin, dass in psychiatrischen Krisen das Bedürfnis nach 

Integration, Harmonie und Sinn besonders aktiviert ist. Ein Befund, der zu Maderts 

Beobachtungen der kognitiven Neuorientierung nach erschütternden Ereignissen und Parks 

Modell der disrupted meaning systems passt, wonach Stress und Kontrollverlust die Suche nach 

Bedeutungsordnung verstärken (vgl. Madert, 2007; Park, 2010) Dieses Verständnis steht 

außerdem im Einklang mit etablierten Annahmen der Stresstheorie nach Lazarus und Folkman 

(1984), wonach Belastungsreaktionen primär aus Inkongruenzen zwischen situativen 

Anforderungen und inneren Bedeutungssystemen entstehen. Auch Janoff-Bulmans Modell 

(1989) der shattered assumptions betont, dass psychische Krisen häufig mit dem Bruch 

grundlegender Selbst- und Weltannahmen einhergehen. Solche Perspektiven unterstreichen, 

dass es im Kern nicht um die Präsenz einzelner religiös-spiritueller Inhalte geht, sondern um 

die Fähigkeit, widersprüchliche Erfahrungen in ein übergeordnetes Bedeutungssystem zu 

integrieren. 

5.2.2 Zentralität r/s Glaubensinhalte und Kohärenz 

 Die Ergebnisse zeigen, dass die Zentralität der r/s Glaubensinhalte weder in der 

Gesamtstichprobe noch in der r/s Subgruppe in einem statistisch bedeutsamen Zusammenhang 

mit dem Kohärenzgefühl steht. Dieses Befundmuster entspricht den uneinheitlichen 

Ergebnissen früherer klinischer Untersuchungen, die ebenfalls keine stabilen Beziehungen 

zwischen r/s Variablen und Kohärenzerleben nachweisen konnten (vgl. Delgado, 2007; Gibson, 

2003; Tagay et al., 2006). Die vorliegende Studie erweitert diese Evidenz insofern, als sie ein 

theoretisch präzises verankertes und psychometrisch etabliertes Instrument zur Erfassung 

religiös spiritueller Zentralität einsetzt. Die CRS wurde in mehr als hundert internationalen 

Studien verwendet und basiert auf Hubers Modell religiöser Kerndimensionen, dessen Struktur 

und Validität mehrfach empirisch bestätigt wurde (vgl. Esperandio & Ladd, 2019; Huber, 2003; 

Huber & Huber, 2012). Auch neuere Untersuchungen belegen die inhaltliche Trennschärfe und 

reliablen Strukturdimensionen der Kurzversion CRSi-7, was ihre Eignung als 

Standardinstrument zusätzlich stützt (vgl. Ackert et al., 2020). Dass sich trotz dieses 

differenzierten Messansatzes kein Zusammenhang zwischen Zentralität der Glaubensinhalte 



89 

und Kohärenzgefühl abbildet, spricht dafür, dass die Intensität von r/s Orientierung im 

klinischen Kontext kein robuster Prädiktor für Kohärenzerleben ist. Theoretisch ist dieses 

Muster plausibel, da psychische Krisen mit einer Destabilisierung der weltanschaulichen 

Triade einhergehen (vgl. 2.2). Selbst-, Welt- und Transzendenzbezug verlieren in solchen 

Situationen ihre gewohnte innere Passung, sodass die Fähigkeit, Erfahrungen in eine 

konsistente Ordnung einzubetten, vorübergehend geschwächt ist (vgl. 2.2.1). Unter diesen 

Bedingungen lösen sich übliche lineare Zusammenhänge zwischen Sinnstruktur und Kohärenz 

auf, da die triadische Gesamtordnung selbst instabil wird und kein kohärentes Erleben 

hervorbringen kann (vgl. 2.2.2). Das schwache oder ausbleibende SOC Signal kann in diesem 

Sinne daher weniger als Hinweis auf eine geringe Bedeutung von  r/s Glaubensinhalten 

interpretiert, sondern vielmehr als Ausdruck einer gestörten Strukturpassung innerhalb des 

individuellen Sinnsystems verstanden werden. Dies entspricht der Theorie der kognitiven 

Dissonanz (vgl. Festinger, 1957), nach der widersprüchliche Erfahrungen Spannungszustände 

erzeugen, die gewohnte Bedeutungsstrukturen irritieren können (vgl. 2.2.1.4). Ähnliche 

Annahmen finden sich in Wongs Meaning Centered Theory sowie in Schnells Modell 

existenzieller Sinnquellen, die beide hervorheben, dass psychische Stabilität nicht primär aus 

der Intensität einzelner Überzeugungen entsteht, sondern aus der Einbettung verschiedener 

Sinnquellen in ein konsistentes Gesamtgefüge (vgl. Schnell, 2016; Wong, 2013). Der fehlende 

lineare Zusammenhang zwischen Zentralität des Glaubenssystems und Kohärenzerleben lässt 

sich somit sinnvoll in diese theoretischen Perspektiven einordnen, die die Bedeutung 

struktureller Integration über inhaltliche Intensität stellen. 

5.2.3 Transzendenzerfahrungen und Kohärenz bei r/s Selbstbeschreibung 

 Ein differenziertes Muster zeigt sich, sobald die religiös spirituelle Selbstbeschreibung 

genauer betrachtet wird. In der Gruppe der Personen, die sich selbst als religiös oder spirituell 

einordnen, zeigt sich ein signifikanter positiver Zusammenhang zwischen Transzendenz-

erfahrungen und Kohärenzgefühl. In der Gruppe ohne r/s Selbstbeschreibung fällt der 

Zusammenhang schwächer aus und unterschreitet die Signifikanzgrenze. Die Ergebnisse 

deuten somit darauf hin, dass Transzendenzerfahrungen insbesondere dort enger mit dem 

Kohärenzerleben verknüpft sein könnten, wo eine r/s Orientierung bereits, zumindest formal, 

ein Bestandteil des persönlichen Sinn und Bedeutungsrahmens ist. Im Kontext der Theorie der 

weltanschaulichen Triade (vgl. 2.1.3) lässt sich dieses Muster so einordnen, dass Transzendenz-

erfahrungen eher dann kohärenzrelevante Funktionen erfüllen können, wenn eine transzendente 

Bezugsdimension bereits innerpsychisch strukturiert vorliegt. In solchen Fällen könnten 

Transzendenzerfahrungen leichter an bestehende kognitive und emotionale Bedeutungs-



90 

schemata anschließen und damit stärker in die triadische Struktur aus Selbst-, Welt- und 

Transzendenzbezug integrierbar sein. Fehlt eine solche Verankerung, könnten Transzendenz-

erfahrungen zwar weiterhin subjektive Orientierung bieten, jedoch möglicherweise weniger 

systematisch in ein übergeordnetes Sinnsystem eingebettet werden, was den abgeschwächten 

Zusammenhang erklären könnte. Dieses Verständnis ist kompatibel mit Pargaments Konzept 

religiöser Bewältigungsprozesse, das davon ausgeht, dass r/s Erfahrungen besonders dann eine 

stabilisierende Funktion (u.a. in Bezug auf das Kohärenzgefühl) entfalten, wenn sie an 

vorhandene religiöse Orientierungsrahmen anschließen können (vgl. Pargament, 1997). Auch 

wenn die vorliegenden Daten keine Aussagen zur Richtung oder Mechanik dieser 

Zusammenhänge erlauben, legen sie vorsichtig nahe, dass die strukturelle Einbettung r/s 

Deutungsmuster möglicherweise moderiert, wie eng Transzendenzerfahrungen mit 

Kohärenzerleben verbunden sind. Gleichzeitig bleibt offen, in welchem Umfang weitere 

Variablen wie Art, Intensität oder biografische Bedeutung r/s Erfahrungen diesen 

Zusammenhang beeinflussen. Die Befunde sollten daher als explorative Hinweise verstanden 

werden, die zukünftige Forschung motivieren können (vgl. 6. Fazit & Ausblick). Insgesamt 

unterstreicht das Muster, dass Kohärenzerleben womöglich weniger an die Intensität einzelner 

r/s Überzeugungen gebunden ist, sondern eher an die Integrationsleistung des globalen 

Sinnsystems, zu dem auch transzendente Bezüge gehören können. 

5.2.4 Spirituelle Bedürfnisse und Kohärenzgefühl 

 Die Ergebnisse zeigen keine signifikanten Zusammenhänge zwischen spirituellen 

Bedürfnissen und dem Kohärenzgefühl. Dies betrifft sowohl den Gesamtwert der spirituellen 

Bedürfnisse als auch die Subskalen Religiöse Bedürfnisse, Existenzielle Bedürfnisse, Bedürfnis 

nach innerem Frieden und Bedürfnis etwas zu geben. Damit deuten die Befunde darauf hin, 

dass spirituelle Bedürfnisse im klinischen Kontext nicht unmittelbar mit dem aktuellen 

Kohärenzerleben verknüpft sein müssen. Theoretisch lässt sich dieses Muster vorläufig so 

einordnen, dass spirituelle Bedürfnisse nach Büssing (2021) vor allem motivational 

ausgerichtete Bedarfsstrukturen darstellen. Sie erfassen Wünsche nach Sinn, Frieden, Klärung 

oder transzendenter Bezogenheit, spiegeln jedoch nicht zwingend eine gefestigte Sinnstruktur 

wider. In der Logik der weltanschaulichen Triade können solche Bedürfnisse vielmehr 

Ausdruck einer noch ungelösten oder instabilen Sinnorganisation sein - ein Zustand, der in 

psychischen Krisen häufiger auftritt und typischerweise mit Dissonanzen zwischen Selbst, Welt 

und Transzendenzbezug einhergeht (vgl. 2.2). Vor diesem Hintergrund wäre denkbar, dass 

erhöhte spirituelle Bedürfnisse im klinischen Kontext weniger ein Zeichen vorhandener 

Kohärenz darstellen, sondern eher auf den Bedarf nach (Re-)Integration hinweisen. Das 



91 

Bedürfnis nach innerem Frieden oder existenzieller Klärung könnte somit auf eine Diskrepanz 

zwischen Ist- und Soll-Zustand der eigenen Sinnstruktur verweisen, während das 

Kohärenzgefühl eine gegenwartsbezogene Bewertung der erlebten Ordnung abbildet. Beide 

Konstrukte würden damit unterschiedliche Ebenen der Sinnregulation repräsentieren: eines 

suchend und zukunftsorientiert (spirituelle Bedürfnisse), das andere bewertend und 

gegenwartsorientiert (Kohärenzgefühl). Diese Interpretation findet Anschluss an existenz-

psychologische Modelle. Yalom (1980) beschreibt, dass existenzielle Suchbewegungen 

typischerweise in Phasen erhöhter Unsicherheit auftreten, in denen Personen ihr Selbst- und 

Weltverständnis neu ordnen müssen. Auch Schnell (2016) argumentiert, dass existenzielle 

Orientierungslosigkeit gerade in Krisenprozessen eine verstärkte Suche nach Sinn und innerem 

Frieden auslösen kann. Diese theoretischen Perspektiven legen nahe, dass spirituelle 

Bedürfnisse im klinischen Setting eher Indikatoren einer aktiven Bedeutungsarbeit sein könnten 

als Marker bestehender Kohärenz. Das Ausbleiben signifikanter Zusammenhänge ist vor 

diesem Hintergrund nicht überraschend und kann als konsistent mit der Annahme gelten, dass 

spirituelle Bedürfnisse und Kohärenzgefühl zeitlich versetzt operieren und verschiedene 

Stadien der Sinnregulation widerspiegeln. Ob und in welchem Ausmaß spirituelle Bedürfnisse 

im Verlauf einer Behandlung in eine stabilere triadische Struktur integriert werden, bleibt eine 

offene empirische Frage, die insbesondere durch Längsschnittdesigns näher untersucht werden 

sollte (vgl. 6. Fazit & Ausblick). 

5.2.5 Resilienz und Triadenstabilität 

 Die Ergebnisse zeigen ein eindeutiges Muster. Resilienz steht in beiden Stichproben in 

einem moderaten Zusammenhang mit dem Kohärenzgefühl, jedoch nicht mit der Zentralität 

religiös-spiritueller Inhalte oder den spirituellen Bedürfnissen. Dieser Befund spricht dafür, 

dass Resilienz im klinischen Kontext möglicherweise stärker mit dem allgemeinen Zustand der 

inneren Sinnorganisation verknüpft ist als mit religiös-spirituellen Orientierungen im engeren 

Sinne. Theoretisch lässt sich dieses Muster insofern einordnen, als Resilienz und 

Kohärenzgefühl konzeptuell verwandte Konstrukte darstellen. Beide beziehen sich darauf, wie 

gut es einer Person gelingt, Belastungen innerhalb eines nachvollziehbaren und handhabbaren 

Selbst- und Weltverständnisses zu verarbeiten (vgl. Schumacher et al., 2000). Während das 

Kohärenzgefühl die subjektive Wahrnehmung einer verstehbaren, handhabbaren und 

bedeutungsvollen inneren Ordnung beschreibt (vgl. Antonovsky, 1987), bezeichnet Resilienz 

die Fähigkeit, mit Herausforderungen flexibel und psychisch stabil umzugehen (vgl. Rutter, 

2006). Der beobachtete Zusammenhang zwischen beiden Variablen ist vor diesem Hintergrund 

theoretisch plausibel und könnte darauf hinweisen, dass beide Konstrukte unterschiedliche 



92 

Facetten derselben übergeordneten Integrationsleistung abbilden. Das Ausbleiben signifikanter 

Zusammenhänge zwischen Resilienz und den r/s Variablen lässt sich vorsichtig so 

interpretieren, dass religiös-spirituelle Inhalte nicht automatisch eine stabilisierende Funktion 

besitzen. Entscheidend könnte weniger die Intensität religiöser Praxis oder die Stärke 

spiritueller Bedürfnisse sein, sondern eher die Art und Weise, wie Selbst-, Welt- und 

Transzendenzbezüge innerhalb der triadischen Struktur organisiert sind (vgl. 2.1.3). Unter 

dieser Annahme würde Resilienz nicht durch r/s Inhalte selbst entstehen, sondern durch deren 

Einbettung in ein konsistentes und funktionales Sinnsystem (vgl. Schnell, 2016; Yalom, 1980). 

Der leicht ausgeprägtere Zusammenhang zwischen Kohärenzgefühl und Resilienz in der r/s 

Teilgruppe könnte darauf hindeuten, dass Personen mit religiös-spiritueller Selbstbeschreibung 

in einigen Fällen über eine stabilere Strukturierung ihrer Sinnannahmen verfügen - zumindest 

dort, wo die Triade trotz Krise nicht vollständig destabilisiert ist (vgl. 2.2). Dieser Effekt bleibt 

jedoch moderat und sollte nicht als Hinweis auf klare Gruppenunterschiede interpretiert 

werden. Vielmehr könnte er darauf aufmerksam machen, dass r/s Weltdeutung unter 

bestimmten Bedingungen einen stabilisierenden Bezugsrahmen bieten kann, ohne dass dies 

empirisch verallgemeinerbar ist. 

Insgesamt deuten die Befunde darauf hin, dass Resilienz im klinischen Kontext 

möglicherweise weniger ein stabiler Trait ist, sondern eher den aktuellen Zustand einer 

funktionierenden inneren Sinnorganisation widerspiegelt. Klassische Resilienzmodelle 

unterstützen diese Sichtweise: Rutter (2006) beschreibt Resilienz als Ergebnis entwicklungs- 

und kontextabhängiger Anpassungsprozesse, und Janoff-Bulman (1989) hebt hervor, dass 

Resilienz häufig dann ermöglicht wird, wenn zentrale Annahmen über Selbst und Welt 

stabilisiert oder rekonstruiert werden können. Diese Modelle lassen sich gut mit der Annahme 

verbinden, dass Resilienz eng an die Funktionsfähigkeit der triadischen Sinnstruktur gebunden 

sein könnte. 

5.2.6 Subjektiver Therapieerfolg 

 Die Ergebnisse zum subjektiven Therapieerfolg sind mit methodischer Vorsicht zu 

interpretieren, da sie auf selbsterstellten Einzelitems beruhen und somit nicht dieselbe 

Reliabilität wie standardisierte Instrumente aufweisen (vgl. 5.3.2). Dennoch zeigen sich in 

beiden Teilstichproben konsistente korrelative Muster, die Hinweise auf die Struktur des 

Therapieerlebens geben können. Ein höheres Kohärenzgefühl steht durchgehend mit einem 

positiveren subjektiven Therapieerleben in Zusammenhang. Dies betrifft den wahrge-

nommenen Behandlungserfolg, die Zufriedenheit mit der Behandlung, die subjektiv 

eingeschätzte Symptomverbesserung sowie, vor allem, die Hoffnung auf Besserung. Letztere 



93 

weist zusätzlich eine Korrelation mit Transzendenzerfahrungen auf, insbesondere innerhalb der 

r/s Teilgruppe. Vor dem Hintergrund des theoretischen Modells der weltanschaulichen Triade 

lässt sich dieses Muster vorsichtig so einordnen, dass ein höheres Kohärenzerleben 

möglicherweise mit einer übergeordneten inneren Ordnungsleistung verbunden ist. Wenn 

Selbst-, Welt- und Transzendenzbezug in einer Weise aufeinander bezogen sind, die 

Erfahrungen verstehbar und handhabbar erscheinen lässt (vgl. Anhang C), könnte dies 

erleichtern, therapeutische Prozesse subjektiv als hilfreich und stimmig wahrzunehmen. 

Subjektiver Therapieerfolg wäre dann nicht nur Ausdruck beobachtbarer Symptom-

veränderungen, sondern auch ein Hinweis darauf, dass die Bedeutungskontexte, in denen 

Therapie erlebt wird, kohärenter strukturiert erscheinen. 

Besonders relevant ist in diesem Zusammenhang der Zusammenhang zwischen 

Hoffnung auf Besserung und Transzendenzerfahrungen. Sowohl in der Salutogenese 

(Antonovsky, 1987) als auch in der existenziellen Psychologie (vgl. Yalom, 1980) gilt 

Hoffnung als zentraler Indikator einer wiederhergestellten Zukunftsorientierung. Explorativ 

könnte angenommen werden, dass Transzendenzerfahrungen dort, wo sie in ein r/s 

Glaubenssystem eingebettet sind, diesen Prozess unterstützen, indem sie an vorhandene 

Deutungsmuster anschließen und ein Gefühl übergeordneter Einbettung ermöglichen (vgl. 

2.1.3.4). Diese Überlegung ergänzt Frankls Annahme, dass die Wiederentdeckung eines 

sinnhaften Bezugsrahmens ein wichtiger Bestandteil von Heilungsprozessen ist (vgl. Frankl, 

1984), und steht im Einklang mit Wongs Weiterentwicklung der logotherapeutischen Tradition, 

in der Hoffnung, Sinnorientierung und Zukunftsbezug eng miteinander verknüpft sind (vgl. 

Wong, 2013). Zugleich zeigt das Fehlen eindeutiger Zusammenhänge zwischen den r/s 

Variablen und dem subjektiven Therapieerleben, dass die Zentralität religiös-spiritueller 

Überzeugungen allein keine zentrale Rolle zu spielen scheint. Vor dem Hintergrund des 

triadischen Modells erscheint daher eher plausibel, dass weniger die Stärke einzelner 

Glaubensinhalte als vielmehr deren funktionale Einbettung in eine konsistente, integrative 

Sinnstruktur relevant ist (vgl. 2.1.3; 2.1.4; 2.2). In diesem Sinne könnten die Befunde darauf 

hinweisen, dass subjektiver Therapieerfolg vor allem dort positiver erlebt wird, wo die 

unterschiedlichen Dimensionen der Triade (Selbst-, Welt-, Transzendenzbezug) eine 

psychologische Passung aufweisen; unabhängig vom Ausmaß religiös-spiritueller 

Überzeugungen im engeren Sinne.  

5.2.7 SOC als dynamische Integrationsleistung 

 Die Ergebnisse dieser Arbeit lassen sich abschließend in Bezug zu den Überlegungen 

von Schumacher et al. (2000) einordnen, die das Kohärenzgefühl als dynamisches, multi-



94 

faktorielles Integrationskonstrukt verstehen. Auch wenn in der vorliegenden Untersuchung 

keine spezifischen Hypothesentests zu diesem Modell durchgeführt wurden, ergeben sich aus 

den Befunden Anhaltspunkte, die eine theoretische Weiterführung ermöglichen. Schumacher 

et al. (2000) betonen, dass Kohärenz nicht als stabile Persönlichkeitsdimension, sondern als 

emergentes Ergebnis verschiedener psychischer Ressourcen und Ordnungsleistungen 

aufgefasst werden sollte. Die beobachtete enge Beziehung zwischen Kohärenzgefühl und 

Resilienz sowie das Ausbleiben signifikanter Zusammenhänge zwischen Kohärenz und den r/s 

Variablen könnten - explorativ interpretiert - darauf hindeuten, dass Kohärenzerleben vor allem 

dort entsteht, wo die übergreifende innere Sinnstruktur hinreichend funktionsfähig bleibt. Im 

Rahmen des theoretischen Modells dieser Arbeit lassen sich Glaubenssysteme als jene 

semantische und kulturelle Infrastruktur verstehen, in der solche Integrationsprozesse 

stattfinden (vgl. 2.1.4). Das empirische Muster unterstützt damit die Annahme, dass Kohärenz 

als Ausdruck einer umfassenden Bedeutungsintegration der Weltanschauung verstanden 

werden kann, deren Grundlagen in personalen Ressourcen ebenso wie in symbolischen 

Deutungssystemen verankert sind (vgl. Anhang C). Vor diesem Hintergrund erscheint es 

theoretisch plausibel, dass Kohärenzgefühl und Glaubenssysteme funktionale 

Gemeinsamkeiten besitzen könnten. Beide dienen möglicherweise der psychologischen 

Grundfunktion, disparate Erfahrungen in ein übergeordnetes Zusammenhangsgefüge 

einzuordnen. Aus der hier entwickelten Perspektive der weltanschaulichen Triade ließe sich 

ergänzend annehmen, dass die drei Bezugsdimensionen (Selbst-, Welt- und Gottesbild) jene 

semantische Basis bereitstellen, auf deren Grundlage individuelle Sinnkonstruktion stattfindet 

und Kohärenz überhaupt erst als Gefühl erlebbar wird. In diesem Verständnis wäre das 

Kohärenzgefühl weniger der Ursprung einer stabilen Struktur, sondern eher deren Ausdruck: 

Es würde widerspiegeln, in welchem Ausmaß eine weltanschauliche Bedeutungsintegration 

gegenwärtig gelingt (vgl. Park, 2010). Diese Überlegung wird durch die Komponenten des 

Kohärenzgefühls theoretisch gestützt. Verstehbarkeit setzt ein interpretierbares Weltbild 

voraus, Handhabbarkeit ein ausreichend stabiles Selbstbild und Sinnhaftigkeit die Einbettung 

von Erfahrungen in ein übergeordnetes Deutungssystem (hier: ein Gottesbild oder eine 

existenzielle Meta-Theorie (vgl. 2.1.4)). Damit könnten die Ausprägungen des 

Kohärenzgefühls eng an die Struktur und Integrationsfähigkeit der individuellen 

Weltanschauung gebunden sein. Da diese Annahme empirisch bislang kaum systematisch 

untersucht wurde, ergibt sich hier ein zentraler Ansatzpunkt für zukünftige Forschung (vgl. 6. 

Fazit & Ausblick). 



95 

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass religiös-spirituelle Variablen klinischen 

Kontext keine einheitlichen Zusammenhänge mit Kohärenz oder Resilienz zeigen, während 

Transzendenzerfahrungen und Bedürfnisse nach Stabilisierung des inneren Erlebens punktuell 

engere Verbindungen zum subjektiven Therapieerleben aufweisen. Entscheidend scheint 

weniger die Intensität religiös-spiritueller Inhalte oder Praxis zu sein, sondern vielmehr die 

Frage, wie die eigenen Sinnbezüge, einschließlich eines möglichen Transzendenzbezugs oder 

existenzieller Meta-Theorien, in eine konsistente innere Struktur eingebettet sind. Dieses 

Muster legt nahe, dass Prozesse der Sinnordnung und Bedeutungsintegration auch im 

klinischen Setting eine wesentliche Rolle spielen könnten. Bevor jedoch Schlussfolgerungen 

für klinische Praxis oder zukünftige Forschung gezogen werden, ist es notwendig, die 

methodischen und konzeptionellen Grenzen der vorliegenden Untersuchung transparent zu 

benennen. Der folgende Abschnitt widmet sich daher den Limitationen der Studie. 

5.3 Limitationen der Studie und kritische Reflexion 

Die vorliegende Untersuchung bietet erste empirische Einblicke in die Beziehung zwischen 

religiös-spirituellen Glaubenssystemen, gemessen über die Zentralität religiös-spiritueller 

Inhalte (CRSi-7) plus Bedürfnisstrukturen (SpNQ-20), und dem Kohärenzgefühl (SOC-L9) im 

klinischen Kontext. Zugleich weist sie mehrere Einschränkungen auf, die die Interpretation der 

Befunde begrenzen und zentrale Ansatzpunkte für zukünftige Forschung markieren. 

5.3.1 Studienlage und fehlende Entwicklungsdaten 

Das Untersuchungsdesign bildet ausschließlich eine Momentaufnahme im Verlauf 

psychiatrischer Belastung ab. Psychische Krisen sind jedoch dynamische Prozesse, in denen 

sich Sinnkonstruktion, globale Bedeutungssysteme und Kohärenz häufig verändern (vgl. 

Antonovsky, 1987; Janoff-Bulman, 1989; Lazarus & Folkman, 1984; Park, 2010). Die 

vorliegenden Zusammenhänge können daher nicht als Ausdruck stabiler Strukturen oder als 

Hinweise auf zeitliche Entwicklungsverläufe interpretiert werden. Längsschnittliche Designs 

wären notwendig, um Veränderungen innerhalb der triadischen Sinnorganisation, respektive im 

Zusammenspiel von Selbst-, Welt- und Gottesbild, bzw. transzendenter Bezugsdimension, 

systematisch erfassen zu können.  

5.3.2 Stichprobencharakteristik und Kontextfaktoren 

Die Daten entstammen einer einzigen Klinikgruppe im Raum Wiesbaden, sodass 

institutionelle, regionale und kontextuelle Faktoren die Befunde beeinflussen können (vgl. 

Flick, 2007). Zudem befand sich ein Großteil der Patient*innen zum Erhebungszeitpunkt noch 

in einer frühen Phase der Behandlung (Medianwert: 2,5 Sitzungen). In dieser Situation können 

akute emotionale Belastung, diagnostische Unsicherheit oder frühe therapeutische 



96 

Orientierungsgespräche das Antwortverhalten beeinflussen (vgl. Grawe, 2004; Huether, 2001). 

Für einen vollumfassenden Einblick in die Beziehung zwischen individueller Sinnkon-

struktion, über die weltanschauliche Triade, und dem Kohärenzgefühl im Kontext psychischer 

Krisen, muss an dieser Stelle erneut die Notwendigkeit längsschnittlicher Folgestudien betont 

werden. 

5.3.2 Erfassung des subjektiven Therapieerfolgs 

Der subjektive Therapieerfolg wurde über selbsterstellte Einzelitems erhoben. Diese 

Vorgehensweise ermöglicht eine erste explorative Annäherung an das Behandlungserleben, 

weist jedoch mehrere methodische Einschränkungen auf. Einzelitems sind grundsätzlich mit 

eingeschränkter Reliabilität und Validität verbunden, da psychometrische Güte maßgeblich von 

der Itemzahl abhängt (vgl. Nunnally & Bernstein, 1994). Sie sind zudem anfälliger für 

Messfehler und situative Verzerrungen (vgl. Saris et al., 2010) und erfassen komplexe latente 

Konstrukte nur unzureichend (vgl. Diamantopoulos et al., 2012). Da zudem keine etablierten 

Normwerte oder Vergleichsskalen existieren, lassen sich die Befunde nicht eindeutig in 

theoretische Modelle der Behandlungsevaluation einordnen (vgl. Lambert & Ogles, 2004). Die 

Ergebnisse zu diesen Items sind daher als explorative Hinweise zu verstehen und erlauben keine 

belastbaren inferenzstatistischen Schlüsse über therapeutische Wirkmechanismen. 

5.3.4 Operationalisierung religiös-spiritueller Variablen 

Die r/s Variablen dieser Studie wurden mit zwei etablierten, jedoch jeweils eng 

umrissenen Instrumenten erhoben: dem CRSi-7, der die Einbindung religiöser Inhalte in das 

Selbst- und Weltverständnis erfasst (vgl. 3.2.1), und dem SpNQ-20, der existenzielle Bedürf-

nisse nach Sinn, innerem Frieden und Transzendenz misst (vgl. 3.2.2). Beide Verfahren liefern 

wichtige, empirisch gut validierte Informationen über einzelne Dimensionen religiös 

spiritueller Orientierung. Gleichzeitig bilden sie jedoch nicht die explizite Struktur der triadi-

schen Weltanschauung ab, die das theoretische Modell dieser Arbeit zentral voraussetzt. Nicht 

erfasst wurde insbesondere, wie stark Selbstbild, Weltbild und Gottesbild innerhalb des 

individuellen Sinnsystems miteinander verbunden sind (vgl. 2.1.3), in welchem Ausmaß 

zwischen diesen Dimensionen, im Kontext psychischer Krisen, kognitive Dissonanzen bestehen 

(vgl. 2.2.1.4) oder wie gut globale Sinnannahmen funktional zueinander passen (vgl. 

Antonovsky, 1987; Park, 2010). Die Ergebnisse spiegeln die theoretisch postulierte Sinn-

struktur daher nur indirekt wider und lassen keine Aussagen über den Integrationsgrad der 

Triade oder die Qualität ihrer inneren Passung zu. Eine empirisch adäquate Prüfung des Modells 

würde Messinstrumente erfordern, die die triadische Struktur explizit operationalisieren und 

damit die theoretische Komplexität der Arbeit unmittelbar abbilden können. 



97 

5.3.5 Theoretischer Anspruch und empirische Abdeckung 

 Das theoretische Modell dieser Arbeit, insbesondere die Annahme einer triadischen 

Sinnstruktur, verfügt über einen hohen konzeptionellen Anspruch, da es psychische Krisen als 

Störungen im Zusammenspiel von Selbst-, Welt- und Gottesbild modelliert (vgl. 2.2). Empi-

risch wurde jedoch lediglich die transzendente Dimension in zwei Facetten erfasst, nämlich der 

Zentralität religiös-spiritueller Inhalte und den spirituellen Bedürfnissen. Dadurch entsteht 

eine asymmetrische Grundlage zwischen Theorie und operationalisierten Variablen: Während 

das Modell eine strukturelle Passung aller drei Dimensionen der Weltanschauung voraussetzt, 

erlauben die vorliegenden Daten keinerlei direkte Analyse dieses Zusammenspiels oder der 

wechselseitigen Integrationsmechanismen. Diese Diskrepanz stellt keinen Widerspruch dar, 

markiert jedoch eine klare Grenze der Ableitbarkeit. Sie zeigt zugleich, dass zukünftige 

empirische Untersuchungen enger an der theoretischen Struktur ausgerichtet werden müssen, 

wenn die postulierte Triadenlogik umfassend geprüft werden soll. 

5.3.6 Begrenzte Erfassung individueller r/s Differenzierungen 

 Religiöse und spirituelle Orientierung ist in modernen Gesellschaften zunehmend 

divers, hybrid und individuell ausgeprägt (vgl. Knoblauch, 2006; Utsch et al., 2018). 

Standardisierte Fragebögen wie CRSi-7 und SpNQ-20 bieten zwar reliabel erfassbare 

Dimensionen, können jedoch die feinen, biografisch aufgeladenen und oftmals hoch kontext-

abhängigen Formen religiös-spiritueller Sinn-konstruktion nur begrenzt abbilden. 

Unberücksichtigt bleiben insbesondere die persönlichen Bedeutungsgehalte religiöser oder 

säkularer Transzendenzrepräsentationen (1), die individuelle Ausgestaltung des Gottesbildes 

(2), biografische Sinnnarrative sowie die dynamischen Such-bewegungen, die charakteristisch 

für psychische Krisen sind (3). Ein vertieftes Verständnis dieser Binnenperspektiven würde 

qualitative oder mixed-methods Zugänge erfordern, die die individuellen Sinnordnungen und 

deren Veränderungsprozesse differenzierter rekonstruieren können, als es allein über quantita-

tive Instrumente möglich ist (vgl. Noth, 2010). 

5.4 Zusammenfassung der Diskussion 

 Die Befunde dieser Studie geben erste Hinweise darauf, dass globale Sinnstrukturen im 

klinischen Kontext eine bedeutsame Rolle spielen könnten. Gleichzeitig bilden die erhobenen 

Variablen jedoch nur einen Teil jener theoretischen Architektur ab, auf der das Modell der 

triadischen Weltanschauung beruht. Aus dieser Diskrepanz ergibt sich ein deutlicher Appel an 

zukünftige empirische Arbeiten: diese sollten die Triade umfassender operationalisieren, um 

Integrationsprozesse zwischen Selbst-, Welt- und Transzendenzbezug differenziert erfassen zu 

können. Dabei stellt sich insbesondere die Frage, wie psychotherapeutische Interventionen 



98 

diese Integrationsmechanismen unterstützen und stabilisieren können - eine Perspektive, die in 

bestehenden Therapieansätzen bislang kaum systematisch berücksichtigt wird und die für ein 

vertieftes Verständnis psychischer Krisen und ihrer Bewältigung zentral sein dürfte (vgl. 

Frankl, 1984; Längle, 2011; Noyon & Heidenreich, 2012; Pargament, 1997; Richard & Freund, 

2012; Scheiblich, 2024; Stavemann, 2014; Schneider & Krug, 2012; Utsch et al., 2018; Wong, 

2013; Yalom, 1995; Zimmermann et al., 2015)35. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
35 Eine weiterführende Darstellung ist in Anhang C zu finden. 



99 

6. Fazit & Ausblick 

 Die vorliegende Arbeit untersuchte den Zusammenhang zwischen Glaubenssystemen 

und dem Kohärenzgefühl im klinischen Kontext und ordnete die Befunde empirisch und 

theoretisch ein. Die Ergebnisse zeigen, dass weder die Zentralität religiös-spiritueller Inhalte 

noch spirituelle Bedürfnisse stabile lineare Beziehungen zum Kohärenzerleben aufweisen. 

Dieses Muster muss nicht der Annahme, dass Sinnsysteme psychische Stabilität tragen 

widersprechen. Es deutet darauf hin, dass die triadische Sinnstruktur aus Selbst-, Welt- und 

Transzendenzbezug unter klinischen Belastungsbedingungen häufig geschwächt ist. Kohärenz 

entsteht in dieser Situation weniger durch die Stärke einzelner Inhalte, sondern durch deren 

Einbindung in eine funktionale innere Ordnung. Erkennbar wird allerdings, dass Transzendenz-

erfahrungen in der Gruppe mit religiös spiritueller Selbstbeschreibung enger mit Hoffnung und 

Kohärenz verbunden sind. Dies spricht dafür, dass Glaubenssysteme dann als Ressource wirken 

können, wenn sie bereits fest in die persönliche Bedeutungsordnung integriert sind. 

Entscheidend ist somit weniger der Inhalt des Glaubens als seine glaubenspsychologische 

Funktion im Rahmen der individuellen Sinnorganisation. Im theoretischen Zusammenhang 

macht die Arbeit sichtbar, dass psychische Krisen nicht allein emotionale oder kognitive 

Störungen darstellen. Sie gehen auch mit Brüchen in der persönlichen Bedeutungs-ordnung 

einher. Diese umfasst Orientierung, Stimmigkeit und inneren Zusammen-hang. Die Ergebnisse 

stützen damit eine Perspektive, die religiöse, spirituelle und säkulare Systeme als 

unterschiedliche Ausdrucksformen derselben psychischen Grundfunktion versteht: dem 

Bedürfnis, Erfahrungen in einen tragfähigen Zusammenhang zwischen Erleben und Deutung 

einzufügen. Für zukünftige Forschung ergibt sich daraus die Aufgabe, die triadische Struktur 

des individuellen Sinnsystems umfassender abzubilden. Die vorliegenden Daten erlauben nur 

indirekte Rückschlüsse auf die Passung zwischen Selbst, Welt und Transzendenzbezug. Um 

diese strukturelle Ebene präziser zu erfassen, sind längsschnittliche Untersuchungen, 

multimethodale Designs und qualitative Analysen individueller Sinnnarrative erforderlich. 

Relevant erscheint vor allem die Frage, wie sich Integrationsprozesse der Sinnstruktur im 

Verlauf psychischer Krisen vollziehen und wie sie therapeutisch unterstützt werden können. 

Abschließend lässt sich festhalten, dass Glaubenssysteme im klinischen Kontext kein 

Randthema darstellen. Sie bilden psychologische Strukturen der Bedeutungsordnung, die das 

Erleben von Kohärenz im Alltag wie auch im therapeutischen Prozess beeinflussen können. 

Die Ergebnisse dieser Studie leisten einen ersten Beitrag zur empirischen Annäherung an diese 

Zusammenhänge und zeigen, dass ein differenzierter Zugang zur Sinn- und Glaubensdimension 

in der zukünftigen klinischen Forschung und Versorgung an Bedeutung gewinnen dürfte. 



100 

Danksagung 

Abschließend möchte ich mich bei allen Beteiligten bedanken, die mich während diesem wilden 

Jahr 2025 sowohl privat als auch bei der Anfertigung dieser Masterarbeit und dem ganzen 

Projekt rundherum unterstützt haben.  

 

Es war ein Jahr, welches ich so schnell nicht vergessen werde. Angefangen von dem Abschluss 

meines fünfjährigen Studiums und damit auch meiner Zeit in Greifswald, über den Aufbau eines 

neuen Lebensabschnitts im Rhein-Neckar-Kreis und eine erste berufliche Professionalisierung 

im selbstständigen Bereich als freier Wissenschaftler für den Lehrstuhl der Empirischen 

Religionsforschung an der Uni Bern. Zwischendurch mehrere hundert Kilometer Pendeln 

zwischen Greifswald und neuer Heimat für den Abschluss meiner Approbationsprüfung, eine 

einwöchige Datenerhebung mit meiner Projektpartnerin Alicia Krause im schönen Wiesbaden 

und abgeschlossen durch eine leider bitter notwendige medizinische Reha ab Mitte Dezember. 

 

Mein besonderer Dank gilt in diesem Jahr vor allem Prof. Dr. Stefan Huber, der einen großen 

Teil der positiven Entwicklungen dieses Jahres tatkräftig gefördert oder sogar erst möglich 

gemacht hat. In dieser Zeit des Übergangs ist er für mich zu einem Mentor und Freund 

geworden, den ich sowohl menschlich als auch fachlich sehr schätze und in meinem Leben 

nicht mehr missen möchte. Ebenso bedanke ich mich ausdrücklich bei Dr. Alexander Trettin, 

der mir durch seine freundlichen Angebote und seine fachliche Expertise sehr dabei half, das 

Thema dieser Arbeit präzise einzugrenzen und zielgerichtet zu bearbeiten. Mein Dank gilt 

darüber hinaus allen Menschen, die ich im Rahmen des SHP-Projekts unter Leitung von Prof. 

Dr. Stefan Huber in diesem Jahr kennenlernen durfte. Die Mitarbeit an diesem religions-

psychologischen Meilenstein hat mir große Freude bereitet und wertvolle Verbindungen 

entstehen lassen, die ich als neue Perspektiven mit in eine bis dato noch weitgehend offene 

Zukunft nehme. 

 

Im Anschluss hieran möchte ich mich auch noch einmal ganz herzlich bei dem Lehrstuhl für 

klinische Psychologie in Greifswald für die Chancen und tollen Möglichkeiten bedanken, 

welche mir im Laufe meiner Studienzeit dort zu Teil wurden. Danke an Dipl.-Psych. Florian 

Harder für die durchgängige Unterstützung bei meinem existenzialpsychologischen Interesse 

und Danke an Prof. Dr. Eva-Lotta Brakemeier für die organisierte Kooperation mit Prof. Dr. 

Dieter Braus von der Vitos Rheingau in Eltville, welchem mein besonderer Dank für die 

Ermöglichung der F.A.C.E.-Studie gilt; ebenso wie allen teilnehmenden Patient*innen. 



101 

Literaturverzeichnis  

Abramson, L. Y., Seligman, M. E., & Teasdale, J. D. (1978). Learned helplessness in humans:  

critique and reformulation. Journal of abnormal psychology, 87(1), 49. 

Ackert, M., Maglakelidze, E., Badurashvili, I., & Huber, S. (2020). Validation of the short  

forms of the centrality of religiosity scale in Georgia. Religions, 11(2), 57. 

Agorastos, A. (2010). Religion und Migration. In A. Heinz & W. Machleidt (Hrsg.), Praxis der

 interkulturellen Psychiatrie und Psychotherapie: Migration und psychische Gesundheit

 (S. 85-92). München: Urban & Fischer/Elsevier GmbH. 

Aguilar-Latorre, A., Asensio-Martínez, Á., Oliván-Blázquez, B., Álvarez-Bueno, C., Cavero- 

Redondo, I., Lionis, C. & Magallón-Botaya, R. (2023). Association between sense  

of coherence and depression in patients with chronic pain: A systematic review and  

meta-analysis. PLoS One, 18(1), e0279959. 

Alexander, F., & French, T. M. (1946). Psychoanalytic therapy; principles and application. 

Ronald Press. 

Allison, H. E. (2004). Kant’s transcendental idealism (2nd ed.). Yale University Press.  

Allport, G.W. (1950). The individual and his religion: a psychological interpretation. New  

York. 

Alper, M. (2002). The evolutionary origins of spiritual consciousness. In: Joseph, R. (Ed.). 

Neurotheology. Brain, science, spirituality, religious experience. San Jose, 293-304.  

American Psychological Association. (2002). Ethical principles of psychologists and code of 

conduct. American psychologist, 57(12), 1060-1073. 

American Psychological Association. (2020). APA dictionary of psychology (2nd ed.).  

American Psychological Association. https://dictionary.apa.org/  

Angel, H.-F. (2006). Religiosität – Die Neuentdeckung eines Forschungsgegenstands. In:  

Angel, H.-F. Bröking-Bortfeldt, M., Hemel, U., Jakobs, M., Kunstmann, J., Pirner, 

M.L., Rothgangel, M.: Religiosität. Anthropologische, theologische und 

sozialwissenschaftliche Klärungen. Stuttgart, 7-15.  

Ano, G. G., & Vasconcelles, E. B. (2005). Religious coping and psychological adjustment to  

stress: A meta‐analysis. Journal of clinical psychology, 61(4), 461-480. 

Antonovsky, A. (1979). Health, Stress and Coping. Jossey Bass, San Francisco. 

Antonovsky, A. (1987). Unraveling the mystery of health. How people manage stress and stay  

well. Jossey-Bass. 

Antonovsky, A. (1993). The salutogenic approach to aging. A lecture held in Berkeley, 21  

https://dictionary.apa.org/


102 

January 1993. http://www.angelfire.com/ok/soc/a-berkeley.html (Aufgerufen am 

02.09.2025). 

Aron, E. N., & Aron, A. (1997). Sensory-processing sensitivity and its relation to introversion  

and emotionality. Journal of personality and social psychology, 73(2), 345. 

Assmann, J. (2003). Die mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus. Hanser. 

Augsburger, M., & Maercker, A. (2020). Posttraumatische Belastungsstörungen: PTBS und  

KPTBS: ein Leitfaden für die Diagnostik und Behandlung. Kohlhammer Verlag. 

Baatz, U. (2006). Einbindung und Loslösung. Aspekte einer Anthropologie der Spiritualität.  

Diakonia 37(6), 393-400. 

Baier, K. (2007). Unterwegs zu einem anthropologischen Begriff der Spiritualitöt. In: Baier,  

K., Sinkovits, J. (Hrsg.). Spiritualität und moderne Lebenswelt. Wien, Münster, 21-43. 

Bandura, A. (1977). Self-efficacy: toward a unifying theory of behavioral change.  

Psychological review, 84(2), 191. 

Barrett, J. L. (2000). Exploring the natural foundations of religion. Trends in cognitive  

sciences, 4(1), 29-34. 

Beauregard, M., & O'Leary, D. (2007). The spiritual brain: A neuroscientist's case for the  

existence of the soul. HarperOne/HarperCollins. 

Beck, A. T. (1979). Cognitive therapy and the emotional disorders. Penguin. 

Benson, P., & Spilka, B. (1973). God image as a function of self-esteem and locus of  

control. Journal for the scientific study of religion, 297-310. 

Berger, P.L. and Luckmann, T. (1966). The Social Construction of Reality: A Treatise in the  

Sociology of Knowledge. Doubleday & Company, New York. 

Berkeley, G. (1881). A treatise concerning the principles of human knowledge. JB Lippincott  

& Company.  

Bertelsmann Stiftung. (2008). Der Religionsmonitor. Bertelsmann, Gütersloh 

Bertelsmann Stiftung. (2023). Religion Monitor 2023 findings on religious diversity. 

https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/europes-

religious-landscape (28.10.2025). 

Blanchard-Fields F, Hertzog C, Horhota M. (2012). Violate my beliefs? Then you're to blame! 

Belief  

content as an explanation for causal attribution biases. Psychol Aging. 2012 

Jun;27(2):324-37. doi: 10.1037/a0024423.  

Bock, J. (2014). Neuronale Plastizität. Selbstmanagement—Ressourcenorientiert: Grundlagen  

http://www.angelfire.com/ok/soc/a-berkeley.html
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/europes-religious-landscape
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/europes-religious-landscape


103 

und Trainingsmanual für die Arbeit mit dem Zürcher Ressourcen Modell (ZRM), 66-

83. 

Bonelli, R. M., & Koenig, H. G. (2013). Mental disorders, religion and spirituality 1990 to  

2010: a systematic evidence-based review. Journal of religion and health, 52(2), 657- 

673. 

Born, M. (1969). Physics in My Generation. Springer-Verlag, New York. 

http://dx.doi.org/10.1007/978-3-662-25189-8 

Born, M. & Einstein, A. (1969). Albert Einstein. Hedwig und Max Born. Briefwechsel 1916- 

1955. Kommentiert von Max Born. Nymphenburger Verlagshandlung, München. 

Bortz, J., & Schuster, C. (2010). Statistik für Human- und Sozialwissenschaftler (7. Auflage).  

Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-8348-9633-8 

Brähler, E., & Scheer, J. W. (1995). Der Gießener Beschwerdebogen:(GBB). Huber. 

Brenner, C. (2017). Grundzüge der Psychoanalyse. S. Fischer Verlag. 

Bronfenbrenner, U. (1979). The ecology of human development: Experiments by nature and  

design. Harvard university press. 

Bucher, A. (2007). Psychologie der Spiritualität: Handbuch. Beltz, Weinheim 

Bucher, A. (2014). Psychologie der Spiritualität. https://doi.org/10.17877/de290r-3322 

Büssing, A. (2015). Spiritual Needs Questionnaire – data sheet.  

https://www.researchgate.net/profile/ArndtBuessing/publication/278727952_Spiritual 

_Needs_Questionnaire_-_data_sheet/links/55847d0308aeb0cdaddbc50c/Spiritual 

Needs-Questionnaire-data-sheet.pdf  (Abgerufen am 21.09.2025).   

Büssing, A. (2021). Spiritual Needs in Research and Practice. The Spiritual Needs  

Questionnaire as a Global Resource for Health and Social Care. Pelgrave. 

Büssing, A., Balzat, H. J., & Heusser, P. (2010). Spiritual needs of patients with chronic pain  

diseases and cancer-validation of the spiritual needs questionnaire. European journal of  

medical research, 15(6), 266. 

Büssing, A., Frick, E. (2015). Psychosoziale und spirituelle Bedürfnisse chronisch Kranker. In  

Büssing A et al. (Hrsg). Dem Gutes tun, der leidet. Hilfe kranker Menschen –  

interdisziplinär betrachtet. Springer, Berlin, S. 3–12 

Büssing, A., Matthiessen, P.F. & Ostermann, T. (2005). Engagement of patients in religious  

and spiritual practices: Confirmatory results with the SpREUK-P 1.1 questionnaire as a  

tool of quality of life research. Health and Quality of Life Outcomes 3, 53.  

https://doi.org/10.1186/1477-7525-3-53 

Campiche, R.J. (2004). Die zwei Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberung.  

http://dx.doi.org/10.1007/978-3-662-25189-8
https://www.researchgate.net/profile/ArndtBuessing/publication/278727952_Spiritual%20_Needs_Questionnaire_-_data_sheet/links/55847d0308aeb0cdaddbc50c/Spiritual%20Needs-Questionnaire-data-sheet.pdf
https://www.researchgate.net/profile/ArndtBuessing/publication/278727952_Spiritual%20_Needs_Questionnaire_-_data_sheet/links/55847d0308aeb0cdaddbc50c/Spiritual%20Needs-Questionnaire-data-sheet.pdf
https://www.researchgate.net/profile/ArndtBuessing/publication/278727952_Spiritual%20_Needs_Questionnaire_-_data_sheet/links/55847d0308aeb0cdaddbc50c/Spiritual%20Needs-Questionnaire-data-sheet.pdf
https://doi.org/10.1186/1477-7525-3-53


104 

Zürich. 

Cannon, W. B. (1932). The wisdom of the body. W W Norton & Co. 

Caplan, G. (1964). Principles of preventive psychiatry. 

Carver, C., S. & Scheier, M. F. (2009). 24 Self-regulation and control in personality  

functioning. The Cambridge handbook of personality psychology, 427. 

Carver, C.S., Scheier, M.F., Segerstrom, S.C. (2010). Optimism. Clin Psychol Rev. 30(7):879- 

89. doi: 10.1016/j.cpr.2010.01.006.  

Cashwell, C. S., Glosoff, H. L., & Hammond, C. (2010). Spiritual bypass: A preliminary  

investigation. Counseling and Values, 54(2), 162-174. 

Caspar, F., Belz, M., & Schneider, F. (2016). Psychotherapie. In Facharztwissen Psychiatrie,  

Psychosomatik und Psychotherapie (S. 189-209). Berlin, Heidelberg: Springer Berlin 

Heidelberg. 

Crowell, S. (Ed.). (2012). The Cambridge companion to existentialism. Cambridge University  

Press.  

Cuijpers P, Miguel C, Harrer M, Plessen CY, Ciharova M, Papola D, Ebert D, Karyotaki E.  

(2023). Psychological treatment of depression: A systematic overview of a 'Meta- 

Analytic Research Domain'. J Affect Disord. 15;335:141-151. doi: 

10.1016/j.jad.2023.05.011 

Delgado C. (2007). Sense of coherence, spirituality, stress and quality of life in chronic illness.  

J Nurs Scholarsh. 2007;39(3):229-34. doi: 10.1111/j.1547-5069.2007.00173.x.  

Descartes, R. (1984). The philosophical writings of Descartes (Vol. 2). Cambridge University  

Press.  

Diamantopoulos, A., Sarstedt, M., Fuchs, C., Wilczynski, P., & Kaiser, S. (2012). Guidelines  

for choosing between multi-item and single-item scales for construct measurement: a  

predictive validity perspective. Journal of the Academy of Marketing Science, 40(3),  

434-449. 

Diamond, A. (2013). Executive functions. Annual review of psychology, 64(1), 135-168. 

Döring, N., & Bortz, J. (2016). Forschungsmethoden und evaluation (Vol. 5). Heidelberg:  

Springer. 

Dourley, J. P. (2008). Paul Tillich, Carl Jung and the recovery of religion. Routledge. 

Dull, V.T., Skokan, L.A. (1995). A cognitive model of religion’s influence on health. Journal  

of Social Issues 51 : 49–64  

Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: the nature of religion. Harvest Book. 

Ellis, A. (1962). Reason and emotion in psychotherapy. 



105 

Eriksson, M., Lindström, B. (2006). Antonovsky's sense of coherence scale and the relation  

with health: a systematic review. J Epidemiol Community Health. 2006 May;60(5):376- 

81. doi:  10.1136/jech.2005.041616. PMID: 16614325; PMCID: PMC2563977. 

Eriksson, M., & Mittelmark, M. B. (2017). The sense of coherence and its measurement 12. The  

handbook of salutogenesis, 97. 

Erim, Y. (2009). Klinische Interkulturelle Psychotherapie. Ein Lehr- und Praxisbuch. Stuttgart: 

Kohlhammer. 

Esperandio, M. R. G., August, H., Viacava, J. J. C., Huber, S., & Fernandes, M. L. (2019). 

Brazilian Validation of Centrality of Religiosity Scale (CRS-10BR and CRS-

5BR). Religions, 10(9), 508. https://doi.org/10.3390/rel10090508 

Exline, J. J., Park, C. L., Smyth, J. M., & Carey, M. P. (2011). Anger toward God: social- 

cognitive predictors, prevalence, and links with adjustment to bereavement and  

cancer. Journal of personality and social psychology, 100(1), 129. 

Exline, J. J., Pargament, K. I., Grubbs, J. B., & Yali, A. M. (2014). The Religious and Spiritual  

Struggles Scale: development and initial validation. Psychology of Religion and  

Spirituality, 6(3), 208. 

Festinger, L. (1957) A Theory of Cognitive Dissonance. Stanford University Press, Stanford,  

58-63. 

Fetchenhauer, D., & Bierhoff, H. W. (2004). Altruismus aus evolutionstheoretischer 

Perspektive. Zeitschrift für Sozialpsychologie, 35(3), 131-141. 

Figl, J. (1993). Die Mitte der Religionen. Idee und Praxis universalreligiöser Bewegungen.  

Darmstadt. 

Fischler, J. (2013). New Cage. Esoterik 2.0. Wie sie die Köpfe leert und die Kassen füllt.  

Molden Verlag. 

Fletcher, D., & Sarkar, M. (2013). Psychological resilience. European psychologist. 

Flick, U. (2007). Qualitative Sozialforschung – Eine Einführung. Rowohlt. 

Folkman, S. (1997). Positive psychological states and coping with severe stress. Social science  

& medicine, 45(8), 1207-1221. 

Folkman, S. (2008). The case for positive emotions in the stress process. Anxiety, stress, and  

coping, 21(1), 3-14. 

Frank, R. (Hrsg.) (2011). Therapieziel Wohlbefinden. Ressourcen aktivieren in der  

Psychotherapie. 2. Aufl. Springer, Berlin 

Frankl, V. E. (1982). Der Wille zum Sinn. Ausgewählte Vorträge zur Logotherapie. Bern. 

Frankl, V. E. (1984). Der leidende Mensch. Anthropologische Grundlagen der Psychotherapie.  



106 

Huber, Bern 

Frankl, V.E. (1992). Der unbewußte Gott: Psychotherapie und Religion. dtv, München  

Frankl, V. E. (1946/2010). ... trotzdem Ja zum Leben sagen: ein Psychologe erlebt das  

Konzentrationslager. Kösel-Verlag.  

Frankl, V. E. (2023). Theorie und Therapie der Neurosen: Einführung in Logotherapie und  

Existenzanalyse. UTB. 

Fransella, F. (Ed.). (2003). International handbook of personal construct psychology. John  

Wiley & Sons. 

Freud, S. (1911). Formulierungen über die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens. GW. 

Gall, T. L., Charbonneau, C., Clarke, N. H., Grant, K., Joseph, A., & Shouldice, L. (2005).  

Understanding the nature and role of spirituality in relation to coping and health: A  

conceptual framework. Canadian psychology/psychologie Canadienne, 46(2), 88. 

Galuska, J. (Hrsg.) (2003). Den Horizont erweitern. Die transpersonale Dimension der  

Psychotherapie. Berlin. 

Gibson, L. M. (2003). Inter-relationships among sense of coherence, hope, and spiritual  

perspective (inner resources) of African-American and European-American breast 

cancer survivors. Applied Nursing Research, 16(4), 236-244.  

Glock, Ch.Y. (1969). Über die Dimensionen der Religiosität. In: Matthes, J.M. (Hrsg.). Kirche  

und Gesellschaft. Einführung in die Religionssoziologie, Bd. 2. Reinhek, 150-168. 

Granqvist, P., & Kirkpatrick, L. A. (2004). " Religious Conversion and Perceived Childhood  

Attachment: A Meta-Analysis". The International Journal for the Psychology of  

Religion, 14(4), 223-250. 

Grawe, K. (1998). Psychologische Therapie. Hogrefe, Göttingen. 

Grawe, K. (2004). Neuropsychotherapie. Hogrefe, Göttingen. 

Grawe, K. (2005). Allgemeine Psychotherapie. In F. Petermann & H. Reinecker (Hrsg.), 

Handbuch der Klinischen Psychologie und Psychotherapie (S. 294-310). Göttingen: 

Hogrefe. 

Grawe, K., Donati, R., Bernauer, F., & Donati, R. (2001). Psychotherapie im Wandel: von der  

Konfession zur Profession (3., unveränderte Auflage). Göttingen: Hogrefe Verlag für  

Psychologie. 

Grom, B. (2009). Spiritualität – die Karriere eines Begriffs: Eine religionspsychologische 

Perspektive. In: Frick E, Roser ,T. (Hrsg.) Spiritualität und Medizin. Kohlhammer, 

Stuttgart, S. 12–17 

Gray, J. A. (1987). The psychology of fear and stress (Vol. 5). CUP Archive. 



107 

Grof, S. (1987). Das Abenteuer der Selbstentdeckung. Heilung durch veränderte  

Bewusstseinszustände. Ein Leitfaden. München. 

Habermas, J. (2001). Glauben und Wissen. Frankfurt a.M. 

Hall, T. W., & Brokaw, B. F. (1995). The relationship of spiritual maturity to level of object  

relations development and God image. Pastoral Psychology, 43(6), 373-391. 

Hamer, D. H. (2005). The God gene: How faith is hardwired into our genes. Anchor. 

Hankin, B. L., & Abela, J. R. (Eds.). (2005). Development of psychopathology: A vulnerability- 

stress perspective. Sage Publications. 

Harmon-Jones, E., & Harmon-Jones, C. (2007). Cognitive dissonance theory after 50 years of  

development. Zeitschrift für Sozialpsychologie, 38(1), 7-16. 

Harmon-Jones, E. E. (2019). Cognitive dissonance: Reexamining a pivotal theory in  

psychology (S. xvi-303). American Psychological Association. 

Hasselbusch, L. (2023). Grundgesamtheit und Stichprobe unterscheiden und untersuchen. 

Scribbr. Abgerufen am 31. Dezember 2023, von 

https://www.scribbr.de/statistik/grundgesamtheit-und-stichprobe/ 

Hathaway, W. L. & Tan, E. (2009). Religiously Oriented Mindfulness-Based Cognitive 

Psychotherapy. Journal of Clinical Psychology: In Session, 65 (2), 158-171. 

Hauser, J. (2004). Vom Sinn des Leidens. Die Bedeutung systemtheoretischer,  

existenzphilosophischer und religiös spiritueller Anschauungsweisen für die  

therapeutische Praxis. Königshausen & Neumann. 

Hautzinger, M. (2013). Kognitive Verhaltenstherapie bei Depressionen: Mit Online- 

Materialien. Beltz. 

Heider, F. (1958). The psychology of interpersonal relations. New York, NY: Wiley. 

Heisenberg, W. (1927). Über den anschaulichen Inhalt der quantentheoretischen Kinematik und  

Mechanik. Zeitschrift für Physik, 43(3), 172-198. 

Heisenberg, W. (2013). Der Teil und das Ganze: Gespräche im Umkreis der Atomphysik. Piper  

Verlag. 

Helg, F. (2000). Psychotherapie und Spiritualität. Östliche und westliche Wege zum Selbst.  

Düsseldorf. 

Hemel, U. (1998). Ziele religiöser Erziehung. Frankfurt a.M., Bern, New York. 

Heusser, P. (Hrsg.) (2006). Spiritualität in der modernen Medizin. Bern. 

Hobfoll, S. E. (1989). Conservation of resources: a new attempt at conceptualizing stress.  

American psychologist, 44(3), 513. 

Hobfoll, S. E. (2002). Social and psychological resources and adaptation. Review of general  

https://www.scribbr.de/statistik/grundgesamtheit-und-stichprobe/


108 

psychology, 6(4), 307-324. 

Hoeller, S. A. (1982). The gnostic Jung and the Seven Sermons to the Dead. Theosophical  

Publishing House. 

Hofmann, S. G., Asnaani, A., Vonk, I. J., Sawyer, A. T., & Fang, A. (2012). The efficacy of  

cognitive behavioral therapy: A review of meta-analyses. Cognitive therapy and  

research, 36(5), 427-440. 

Hofmann, L. & Walach, H. (2011). Spirituality and religiosity in psychotherapy – A 

representative survey among German psychotherapists. Psychotherapy Research, 21 

(2), 179-192. 

Hollon, S. D., Stewart, M. O., & Strunk, D. (2006). Enduring effects for cognitive behavior 

therapy in the treatment of depression and anxiety. Annu. Rev. Psychol., 57(1), 285-315. 

Hood, Jr., R. W., Hill, P. C., & Spilka, B. (2009). The psychology of religion: An empirical  

approach. Guilford Press. 

Huber, S. M. (2003). Zentralität und Inhalt. In VS Verlag für Sozialwissenschaften eBooks.  

https://doi.org/10.1007/978-3-663-11908-1 

Huber, S. (2007). Are Religious Beliefs Relevant In Daily Life? In Religion Inside and Outside  

Traditional Institutions. Edited by J. van der Ven. Leiden: Brill Publications, S. 209–

30. 

Huber, S. M. (2008). Kerndimensionen, Zentralität und Inhalt. Ein interdisziplinäres Modell  

der Religiosität. Journal für Psychologie, 16(3). https://doi.org/10.7892/boris.73105 

Huber, S. (2009). Der Religionsmonitor 2008: Strukturierende Prinzipien, operationale  

Konstrukte, Auswertungsstrategien. In: Bertelsmann, Stiftung (Hrsg.). Woran glaubt  

die Welt? Analysen und Kommentare zum Religionsmonitor 2008. (S. 17-52). Gütersloh: 

Bertelsmann Stiftung. 

Huber, S. (2022). Dimensionen des Religiösen. S. 27-43. In: Evangelische Kirche in  

Deutschland. (2022). Zwischen Nächstenliebe und Abgrenzung: Eine interdisziplinäre 

Studie zu Kirche und politischer Kultur. Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig. 

Huber, S. M. & Huber, O. W. (2012). The Centrality of Religiosity Scale (CRS). Religions,  

3(3), 710–724. https://doi.org/10.3390/rel3030710  

Hundt, U. (2007). Spirituelle Wirkprinzipien in der Psychotherapie. Eine qualitative Studie zur  

Arbeitsweise ganzheitlicher Psychotherapeuten. Reihe: Psychologie des Bewusstseins, 

Bd. 3. Münster. 

Huether, G. (2001). Die Auswirkungen von Angst und Stress auf das Gehirn: von der  

psychischen Krise zur psychischen Erkrankung. Affekt und Kognition, 26-42. 

https://doi.org/10.3390/rel3030710


109 

Ingram, R. E., & Luxton, D. D. (2005). Vulnerability-stress models. Development of  

psychopathology: A vulnerability-stress perspective, 46(2), 32-46. 

Jacobi, F. & Höfler, M. & Siegert, J. & Mack, S. & Gerschler, A. & Scholl, L. & Busch, M. &  

Maske, U. & Hapke, U. & Gaebel, W. & Maier, W. & Wagner, M. & Zielasek, J. &  

Wittchen, H.-U. (2014). Psychische Störungen in der Allgemeinbevölkerung: Studie zur  

Gesundheit Erwachsener in Deutschland und ihr Zusatzmodul Psychische Gesundheit  

(DEGS1-MH). Der Nervenarzt. 85. 10.1007/s00115-015-4458-7.  

Janoff-Bulman, R. (1989). Assumptive worlds and the stress of traumatic events: Applications  

of the schema construct. Social cognition, 7(2), 113-136.  

James, W. (1997). Die Vielfalt der religiösen Erfahrung. Eine Studie über die menschliche 

Natur. (Original erschienen 1902). Frankfurt a.M. 

Jäger, W. (2007). Westöstliche Weisheit. Visionen einer integralen Spiritualität. Berlin.  

Jensen, M., Hoffmann, G., Spreitz, J., & Sadre-Chirazi-Stark, M.  

(2022). Diagnosenübergreifende Psychoedukation: Ein Manual für Patienten-und 

Angehörigengruppen (Vol. 26). Psychiatrie Verlag, Imprint BALANCE buch+ medien 

verlag. 

Jeserich, F., Klein, C., Brinkhaus, B., Teut, M. (2023). Sense of coherence and  

religion/spirituality: A systematic review and meta-analysis based on a methodical 

classification of instruments measuring religion/spirituality. PLoS One 

3;18(8):e0289203. doi: 10.1371/journal.pone.0289203. 

Joas, H. (2004). Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbsttranszendenz.  

Freiburg i Brsg. 

Johnson, C. V. & Hayes, J. A. (2003). Troubled spirits: Prevalence and predictors of religious 

and spiritual concerns among university students and counseling center clients. Journal 

of Counseling Psychology, 50, 409-419. 

Jüngel, E. (2024). Gott als Geheimnis der Welt: zur Begründung der Theologie des 

Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Mohr Siebeck. 

Jung, C. G. (1916/1982). Seven Sermons to the Dead. In S. A. Hoeller (Hrsg.), The Gnostic 

Jung and the Seven Sermons to the Dead. Wheaton, IL: Theosophical Publishing House. 

Jung, C. G. (1952). Antwort auf Hiob. Zürich: Rascher. 

Jung, C. G. (1958). Psychology and religion: West and East. Collected Works Vol. 11. 

Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Jung, C. G. (1959). Aion: Researches into the phenomenology of the self. Collected Works Vol. 

9 (II). Princeton, NJ: Princeton University Press. 



110 

Jung, C. G. (1966). Two essays on analytical psychology (2nd ed., R. F. C. Hull, Trans.; G.  

Adler & R. F. C. Hull, Eds.). Princeton University Press. (Original work published 

1953) 

Jung, C. G. (1967). Symbols of transformation (R. F. C. Hull, Trans.; H. Read, M. Fordham, &  

G. Adler, Eds.). In The Collected Works of C. G. Jung (Vol. 5). Princeton University 

Press. (Original works published 1912/1952)  

Jung, C.G. (1987a). Grundwerk. Band 4: Menschenbild und Gottesbild (H. Barz, U. Baumgardt,  

R. Blomeyer, H. Dieckmann, H. Remmler & T. Seifert, Hrsg.; 2. Aufl.). Walter-Verlag. 

Jung, C.G. (1987b). Grundwerk. Band 9: Mensch und Kultur (H. Barz, U. Baumgardt, R.  

Blomeyer, H. Dieckmann, H. Remmler & T. Seifert, Hrsg.; 2. Aufl.). Walter-Verlag. 

Jung, C.G. (1989). Grundwerk. Band 2: Archetyp und Unbewusstes (L. Jung-Merker & E. Rüf,  

Hrsg.; 3. Aufl.). Walter-Verlag. 

Jung, C.G. (2018). Archetypen: Urbilder und Wirkkräfte des kollektiven Unbewussten (L. Jung,  

Hrsg.; 3. Aufl.). Patmos Verlag. 

Kant, I. (1998). Kritik der reinen Vernunft. Felix Meiner. (Original erschienen 1781 & 1787)  

Kelly, G. A. (1955). The Psychology of Personal Constructs. New York: Norton. 

Kelley, H. H. (1967). Attribution theory in social psychology. In Nebraska symposium on  

motivation. University of Nebraska Press.  

Kelley, H. H. (1973). The processes of causal attribution. American Psychologist, 28(2), 107– 

128.   

Kernberg, O. (1975). Borderline Conditions and Pathological Narcissism. New York: Jason  

Aronson. 

Klein, C., Lehr, D. (2011). Religiöses Coping. In: Klein, C., Berth, H., Balck, F. (Hrsg.)  

Gesundheit – Religion – Spiritualität. Konzepte, Befunde und Erklärungsansätze.  

Juventa, Weinheim, S 333–359 

Kim, J. (2011). Philosophy of mind (3rd ed.). Westview Press.  

Knoblauch, H. (2006). Soziologie der Spiritualität. In: Baier K (Hg) Handbuch Spiritualität.  

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, S. 91–111. 

Kobasa, S. C. (1979). Stressful life events, personality, and health: an inquiry into hardiness.  

Journal of personality and social psychology, 37(1), 1.  

Koenig, H.G. (2012). Religion, spirituality, and health: the research and clinical implications.  

ISRN Psychiatry. 2012 Dec 16;2012:278730. doi: 10.5402/2012/278730.  

Koenig, H. G., King, D. E., & Carson, V. B. (2012). Handbook of Religion and Health (2nd  

ed.). Oxford University Press.  



111 

Koenig, H. G., McCullough, M. E., & Larson, D. B. (2001). Handbook of Religion and Health.  

Oxford: Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195118667.001.0001 

Kohlmann, T., Bullinger, M., & Kirchberger-Blumstein, I. (1997). Die deutsche Version des  

Nottingham health profile (NHP): Übersetzungsmethodik und psychometrische  

Validierung. Sozial-und Präventivmedizin, 42(3), 175-185. 

Kolbe, C. (2023). Psychotherapie und Religion. In: Märtin, R., Martensen, G. Den Menschen  

verstehen (S. 95-106). Psychosozial-Verlag: Gießen 

Kolip, P., Wydler, H., Abel, T. (2000). Gesundheit: Salutogenese und Kohärenzgefühl.  

Einleitung und Überblick. In: Wydler, H., Kolip, P., Abel, T. (Hrsg). Salutogenese und 

Kohärenzgefühl. Grundlagen, Empirie und Praxis eines Gesundheitswissenschaftlichen 

Konzeptes. Juventa, Weinheim München, S 11–19 

Koltko-Rivera, M. E. (2004). The Psychology of Worldviews. Review of General Psychology,  

8(1), 3-58. https://doi.org/10.1037/1089-2680.8.1.3  

Krause, A. (2025). Successful Aging und Psychotherapie: Perspektiven älterer Patient:innen  

im klinischen Setting auf Basis der FACE-Erhebung [Masterarbeit, Universität  

Greifswald].  

Kruse, A. (2005). Zur Religiosität und Spiritualität im Alter. In Bäurle, P., Förstl, H., Hell, D.,  

Radebold, H., Riedel, I., Studer, K. (Hrsg.): Spiritualität und Kreativität in der 

Psychotherapie mit älteren Menschen. Bern, Göttingen, Toronto, Seattle, 49-63. 

Längle, A. (2011). Geist und Existenz. Zur inhärenten Spiritualität der Existenzanalyse.  

Existenzanalyse 28/2 :18–31 

Lambert, M. J. (Ed.). (2013). Bergin and Garfield's handbook of psychotherapy and behavior  

change. John Wiley & Sons. 

Lambert, M. J., Burlingame, G. M., Umphress, V., Hansen, N. B., Vermeersch, D. A., Clouse,  

G. C., & Yanchar, S. C. (1996). The reliability and validity of the Outcome  

Questionnaire. Clinical Psychology & Psychotherapy: An International Journal of 

Theory and Practice, 3(4), 249-258. 

Lambert, M. J., Hansen, N. B., & Bauer, S. (2008). Assessing the clinical significance of  

outcome results. 

Lambert, M. J., & Ogles, B. M. (2004). The efficacy and effectiveness of psychotherapy. Bergin  

and Garfield’s handbook of psychotherapy and behavior change, 5, 139-193. 

Landfield, A. W., & Leitner, L. M. (1980). Personal construct psychology. Personal construct  

psychology: Psychotherapy and personality, 3-17. 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195118667.001.0001
https://doi.org/10.1037/1089-2680.8.1.3


112 

Lawrence, R. T. (1997). Measuring the image of God: The God image inventory and the God  

image scales. Journal of Psychology and theology, 25(2), 214-226. 

Lazarus, R., & Folkman, S. (1984). Stress, Appraisal, and Coping. New York: Springer. 

Leibniz, G. W. (1720). Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l'homme, et  

l'origine du mal. D. Mortier. 

Leitner, L. M. (1979). The Relationships Between Evaluational, Emotional, and Behavioral  

Implications of Personal Constructs. The University of Nebraska-Lincoln. 

Leitner, L. M. (1984). An investigation into variables affecting self‐change on personal  

constructs. British journal of medical psychology, 57(1), 7-14. 

Leppert, K., Koch, B., Brähler, E., & Strauß, B. (2008). Die Resilienzskala (RS)–Überprüfung  

der Langform RS-25 und einer Kurzform RS-13. Klinische Diagnostik und  

Evaluation, 1(2), 226-243. 

Lübbe, H. (1998). Kontingenzerfahrung und Kontingenzbewältigung. Kontingenz, 35-47. 

Madert, K.K. (2007). Trauma und Spiritualität. Wie Heilung gelingt Neuropsychotherapie und  

die transpersonale Dimension. Kösel 

Maier, S. F., & Seligman, M. E. (1976). Learned helplessness: Theory and evidence. Journal  

of Experimental Psychology: General, 105(1), 3–46. https://doi.org/10.1037/0096-

3445.105.1.3  

Markus, H., & Wurf, E. (1987). The dynamic self-concept: A social psychological perspective.  

Annual Review of Psychology, 38(1), 299–337. 

https://doi.org/10.1146/annurev.ps.38.020187.001503  

Martin, A. (2005). Sehnsucht – der Anfang von allem. Dimensionen zeitgenössischer  

Spiritualität. Ostfildern. 

Maslow, A. (1970). Motivation and Personality. 2nd ed. Harper & Row, New York 

Matthews, D.A. (2000). Glaube macht gesund. Erfahrungen aus der medizinischen Praxis.  

Freiburg i. Brsg. 

Mayers, C., Leavey, G., Vallianatou, C. & Barker, C. (2007). How clients with religious or  

spiritual beliefs experience psychological help-seeking and therapy: A qualitative study. 

Clinical Psychology and Psychotherapy, 14, 317-327 

Meichenbaum, D. (2008). Trauma, spirituality and recovery: Toward a spiritually integrated  

psychotherapy.https://www.melissainstitute.org/documents/SPIRITUALITY_PSYCH

OTHERAPY.pdf (abgerufen am 21.09.2025). 

Metzinger, T. (2006). Preis der Selbsterkenntnis. Beschert uns die Hirnforschung mit einem  

https://doi.org/10.1037/0096-3445.105.1.3
https://doi.org/10.1037/0096-3445.105.1.3
https://doi.org/10.1146/annurev.ps.38.020187.001503
https://www.melissainstitute.org/documents/SPIRITUALITY_PSYCHOTHERAPY.pdf
https://www.melissainstitute.org/documents/SPIRITUALITY_PSYCHOTHERAPY.pdf


113 

neuen naturalistischen Menschenbild auch das Ende der Religion? Geist & Gehirn, 7-8, 

42-49. 

Meyer, W.U. (1988). Die Rolle von Uberraschung im Attributionsprozeß [The role of 

surprise in the process of causal attribution]. Psychologische Rundschau, 39, 136-147. 

Miller, S. D., & Duncan, B. L. (2000). The outcome rating scale. Chicago, IL: authors. 

Mirowsky, J., & Ross, C. E. (2002). Measurement for a human science. Journal of Health and  

Social Behavior, 43(2), 152–170. https://doi.org/10.2307/3090194 

Möde, E. (2000). Spiritualität der Weltkulturen. Graz, Wien, Köln. 

Moltmann, J. (1993). Der gekreuzigte Gott: Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher  

Theologie. Kaiser. 

Murken, S. (2015). Was ist Religionspsychologie? https://religionspsychologie.de/de/was-ist-

religionspsychologie.php (28.10.2025). 

Nietzsche, F. (1887). Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. Leipzig: Naumann. 

Noack Napoles, J. (2019). Vulnerabilität und Resilienz. Aaron Antonovskys Konzeption der  

Salutogenese. In Schlüsselwerke der Vulnerabilitätsforschung (S. 109-124). 

Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden. 

Noth, I. (2010). Freuds bleibende Aktualität. Psychoanalyserezeption in der Pastoral- und 

Religionspsychologie im deutschen Sprachraum und in den USA. Kohlhammer, 

Stuttgart 

Nunnally, J., & Bernstein, I. (1994). Psychometric Theory 3rd edition (MacGraw-Hill, New 

York). 

Noyon, A., Heidenreich, T. (2012). Existenzielle Perspektiven in Psychotherapie und Beratung. 

Beltz, Weinheim 

Oerter, R. (1996). Was ist die Religiosität, und warum entwickelt sie sich? In: Oser, F., Reich,  

K.H. (Hrsg.). Eingebettet ins Menschsein: Beispiel Religion. Aktuelle psychologische 

Studien zur Entwicklung von Religiosität. Lengerich, 23-40. 

Oser, F., Reich, K.-H, (1996). Eingebettet ins Menschsein: Beispiel Religion. Aktuelle  

psychologische Studien zur Entwicklung von Religiosität. Lengerich. 

Orth, U., & Robins, R. W. (2014). The development of self-esteem. Current directions in  

psychological science, 23(5), 381-387. 

Orth, U., Robins, R.W. (2022). Is high self-esteem beneficial? Revisiting a classic question. Am  

Psychol. 77(1):5-17. doi: 10.1037/amp0000922.  

Papineau, D. (2002). Thinking about consciousness. Clarendon Press. 

Papineau, D. (2024). Quine and Naturalism. In: Naturalism and Its Challenges (S. 139-159).  

https://religionspsychologie.de/de/was-ist-religionspsychologie.php
https://religionspsychologie.de/de/was-ist-religionspsychologie.php


114 

Routledge. 

Pargament, K. (1997). The psychology of religion and coping. Theory, research, practice.  

Guilford, New York.  

Pargament, K. (1999). The Psychology of Religion and Spirituality? Yes and No. The  

International Journal for the Psychology of Religion 9 : 3–16 

Pargament, K. I., Smith, B. W., Koenig, H. G., & Perez, L. (1998). Patterns of positive and  

negative religious coping with major life stressors. Journal for the scientific study of  

religion, 710-724. 

Pargament, K. I., Tarakeshwar, N., Ellison, C. G., & Wulff, K. M. (2001). Religious coping  

among the religious: The relationships between religious coping and well‐being in a  

national sample of Presbyterian clergy, elders, and members. Journal for the scientific  

study of religion, 40(3), 497-513. 

Park, C. L. (2005). Religion as a meaning‐making framework in coping with life stress. Journal  

of social issues, 61(4), 707-729. 

Park, C. L. (2010). Making sense of the meaning literature: An integrative review of meaning  

making and its effects on adjustment to stressful life events. Psychological Bulletin, 

136(2), 257–301. 

Park, C. L., & Folkman, S. (1997). Meaning in the context of stress and coping. Review of  

general psychology, 1(2), 115-144. 

Peteet, J. R. (2018). A fourth wave of psychotherapies: Moving beyond recovery toward well- 

being. Harvard Review of Psychiatry, 26(2), 90-95. 

Peterson, C., & Seligman, M. E. (2004). Character strengths and virtues: A handbook and  

classification (Vol. 1). Oxford university press. 

Peterson, C., Seligman, M.E., Vaillant, G.E. (1988). Pessimistic explanatory style is a risk  

factor for physical illness: a thirty-five-year longitudinal study. J Pers Soc Psychol. 

55(1):23-7. doi: 10.1037//0022-3514.55.1.23. 

Pfeifer, S. (2014). Seelenfinsternis und dunkle Nacht der Seele – Depression und Spiritualität. 

In  Utsch, M., Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualität (S. 

123-132). Berlin: Springer. 

Pfeifer, S. (2018a). Spirituelle Deutungen – Chancen und Gefahren. In: Utsch, M., Bonelli,  

R.M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualität (S. 41-50). Springer. 

Pfeifer, S. (2018b). Traumaverarbeitung und Spiritualität. In: Utsch, M., Bonelli, R. M. & 

Pfeifer, S.  

(Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualität (S. 185-194). Springer. 



115 

Piaget, J. (1954). The Construction of Reality in the Child. New York: Basic Books. 

http://dx.doi.org/10.1037/11168-000 

Piron, H. (2003). Meditation und ihre Bedeutung für die seelische Gesundheit. Transpersonale  

Studien, Bd. 7. Oldenburg. 

Polak, R. (2006): Religion kehrt wieder. Handlungsoptionen in Kirche und Gesellschaft.  

Ostfildern. 

Popper, K. (1959). The Logic of Scientific Discovery. Abingdon-on-Thames, United Kingdom:  

Routledge. https://doi.org/10.1063/1.3060577 

Popper, K. (2002). Conjectures and refutations: The growth of scientific knowledge (5th ed.).  

Routledge 

Quine, W. V. O. (1969). Epistemology Naturalized. In W. V. O. Quine, (Ed.), Ontological  

Relativity and Other Essays (S. 69-90). Columbia University Press. 

https://doi.org/10.7312/quin92204-004  

Richard, M. & Freund, H. (2012). Religiosität und Spiritualität in der Psychotherapie. 

Psychotherapeutenjournal, 3, 202–210. 

Riecher-Rössler, A., Berger, P., Yilmaz, A. T., & Stieglitz, R. D. (Eds.). (2004). Psychiatrisch- 

psychotherapeutische Krisenintervention: Grundlagen, Techniken und  

Anwendungsgebiete. Hogrefe Verlag GmbH & Company KG. 

Rief, W., Hiller, W. (2003). A new approach to the assessment of the treatment effects of  

somatoform disorders. Psychosomatics;44(6):492-8. doi:  

10.1176/appi.psy.44.6.492. PMID: 14597684. 

Rizzuto, A.-M. (1979). The birth of the living God: A psychoanalytic study. University of  

Chicago Press.  

Rogers, M.B. & Loewenthal, K.M. (2003). Religion, identity and mental health: Perceived  

relationships within a multidimensional framework. Social Psychological Review 5: 43-

81.  

Rose, E. D., & Exline, J. J. (2012). Personality, spirituality, and religion. In: The Oxford  

handbook of psychology and spirituality, 85-104. 

Rosenberg, M. (1965). Society and the adolescent self-image (Vol. 11, p. 326). Princeton, NJ:  

Princeton university press. 

Rotter, J. B. (1966). Generalized expectancies for internal versus external control of  

reinforcement. Psychological monographs: General and applied, 80(1), 1. 

Ruhland, R. (2008). Spiritualität im Alter. Eine theoretische Grundlegung. Verlag Dietmar  

Klotz. Eschborn. 

http://dx.doi.org/10.1037/11168-000
https://doi.org/10.1063/1.3060577
https://doi.org/10.7312/quin92204-004


116 

Rutter, M. (1987). Psychosocial resilience and protective mechanisms. American journal of  

orthopsychiatry, 57(3), 316-331. 

Rutter, M. (2006). Implications of resilience concepts for scientific understanding. Annals of  

the new York Academy of Sciences, 1094(1), 1-12. 

Safranski, R. (2002). Religiöse Sehnsucht – Sehnsucht nach Religion. In Ruff W (Hg)  

Religiöses Erleben verstehen. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, S. 11–26 

Sanua, V. D. (1969). Religion, mental health, and personality: A review of empirical studies. 

American Journal of Psychiatry, 125(9), 1203-1213. 

Saris, W., Revilla, M., Krosnick, J. A., & Shaeffer, E. M. (2010, May). Comparing questions 

with agree/disagree response options to questions with item-specific response options. 

In Survey research methods (Vol. 4, No. 1, pp. 61-79). 

Sartre, J.-P. (1956). Being and nothingness (H. E. Barnes, Trans.). Philosophical Library.   

Schaffer, J. (2010). Monism: The priority of the whole. The Philosophical Review, 119(1), 31– 

76.  

Schäfer, S. K., Sopp, M. R., Fuchs, A., Kotzur, M., Maahs, L., & Michael, T. (2023). The  

relationship  

between sense of coherence and mental health problems from childhood to young 

adulthood: A meta-analysis. Journal of Affective Disorders, 325, 804-816. 

Schäufele, M. (2024). Der Einfluss religiöser/spiritueller Hintergründe von (Wartelisten- 

)Klient*innen auf ihre Erwartungen bezüglich der (kommenden) Psychotherapie 

[Bachelorarbeit, Universität Greifswald]. 

Scheiblich, H. (2024). Workshop SKiP6: Spirituelle Kompetenz in Psychiatrie, Psychotherapie,  

Psychosomatik, Pflege, Pädagogik und Pastoralpsychologie. Akademie für 

Psychotherapie Pforzheim (AFPP). Abgerufen am [11.11.2025], von 

https://www.afpp.de/node/750 

Schneider, K.J., Krug, O.T. (2012). Humanistisch-Existenzielle Therapie. Reinhardt, München 

Schnell, T. (2004). Implizite Religiosität. Zur Psychologie des Lebenssinns. Lengerich. 

Schnell, T. (2009). The Sources of Meaning and Meaning in Life Questionnaire (SoMe):  

Relations to demographics and well-being. The journal of positive psychology, 4(6), 

483-499  

Schnell, T. (2016). Psychologie des Lebenssinns. Springer Berlin Heidelberg. 

Schnell, T. (2020). The psychology of meaning in life. Routledge. 

Schnell, T. & Becker, P. (2007). Der Fragebogen zu Lebensbedeutungen und Lebenssinn  

(LeBe). Göttingen: Hogrefe.  

https://www.afpp.de/node/750


117 

Schnell, T., & Danbolt, L. J. (2023). The Meaning and Purpose Scales (MAPS): development  

and multi-study validation of short measures of meaningfulness, crisis of meaning, and 

sources of purpose. BMC psychology, 11(1), 304. 

Schowalter, M., Murken, S. (2003). Religion und psychische Gesundheit – empirische  

Zusammenhänge komplexer Konstrukte. In: Henning, C. Murken, S., Nestler, E. 

(Hrsg.): Einführung in die Religionspsychologie. Paderborn, 138-162. 

Schumacher, J., Leppert, K., Gunzelmann, T., Strauß, B., & Brähler, E. (2005). Die  

resilienzskala–ein fragebogen zur erfassung der psychischen widerstandsfähigkeit als  

personmerkmal. Z Klin Psychol Psychiatr Psychother, 53(1), 16-39. 

Schumacher, J., Wilz, G., Gunzelmann, T., & Brähler, E. (2000). Die sense of coherence scale  

von Antonovsky. PPmP-Psychotherapie· Psychosomatik· Medizinische  

Psychologie, 50(12), 472-482. 

Seefeldt, D. (Hrsg.) (2001). Spiritualität und Psychotherapie. Lengerisch, Berlin, Riga, Rom,  

Wien, Zagreb. 

Seligman, M.E. (1972). Learned helplessness. Annu Rev Med. 23:407-12. doi:  

10.1146/annurev.me.23.020172.002203. PMID: 4566487. 

Sire, J. W. (2009). The universe next door: A basic worldview catalog (5th ed.). InterVarsity  

Press  

Sloterdijk, P. (1997). Chancen im Ungeheuren. Notiz zum Gestaltwandel des Religiösen in der  

modernen Welt, im Anschluss an einige Motive von William James. In: James, W.: Die 

Vielfalt religiöser Erfahrung. Frankfurt a.M., Leipzig, 11-34. 

Smith, H. (1993). Eine Wahrheit – viele Wege. Freiburg i. Brsg. 

Smith, T. B., McCullough, M. E., & Poll, J. (2003). Religiousness and depression: evidence for  

a main effect and the moderating influence of stressful life events. Psychological 

bulletin, 129(4), 614. 

Sosis, R. (2005). Teure Rituale. Gehirn & Geist, 1-2, 44-50. 

Sowislo, J.F., Orth, U. (2013). Does low self-esteem predict depression and anxiety? A meta- 

analysis of longitudinal studies. Psychol Bull. 139(1):213-240. doi: 10.1037/a0028931.  

Sperling, U. (2004). Religiosität und Spiritualität im Alter. In: Kruse, A., Martin, M. (Hrsg.).  

Enzyklopädie der Gerontologie. Alterungsprozesse in multidisziplinärer Sicht. Bern, 

Göttingen, Toronto, Seattle, 627-642. 

Spinoza, B. (2016). The collected works of Spinoza (Vol. 1; E. Curley, Trans.). Princeton  

University Press.  

Stavemann, H. (2014). KVT-Praxis. Strategien und Leitfäden für die Integrative KVT. Beltz,  



118 

Weinheim 

Stiensmeier-Pelster, J., Martini, A., & Reisenzein, R. (1995). The role of surprise in the  

attribution process. Cognition and Emotion, 9(1), 5–31. 

https://doi.org/10.1080/02699939508408963  

Streib, H., & Hood Jr, R. W. (2015). Understanding “spirituality”—Conceptual considerations.  

In Semantics and psychology of spirituality: A cross-cultural analysis (S. 3-17). Cham: 

Springer International Publishing. 

Streib, H., & Hood, R. W. (2016). Semantics and psychology of spirituality. Cham, Switzerland:  

Springer International Publishing, 10, 978-3.  

Streib, H., & Hood, R. W., Jr. (Eds.). (2024). Faith in development: Mixed-method studies on  

worldviews and religious styles. Bielefeld University Press. 

https://doi.org/10.1515/9783839471234  

Super, S., Wagemakers, M. A. E., Picavet, H. S. J., Verkooijen, K. T., & Koelen, M. A. (2016).  

Strengthening sense of coherence: opportunities for theory building in health  

promotion. Health promotion international, 31(4), 869-878. 

Tagay, S., Erim, Y., Brähler, E., & Senf, W. (2006). Religiosity and sense of coherence –  

Protective factors of mental health and well-being? Z Med Psychol 15(4), 165–171.  

Tillich, P. (1952). The Courage to Be. Yale University Press. 

Tillich, P. (1957). Dynamics of Faith. Harper & Row. 

Trompenaars, F. & Wooliams, P. (2004). Buisness weltweit- Der Weg zum interkulturellen  

Management. Hamburg: Murmann 

Universität Greifswald. (2025). Das Forschungsprogramm des Lehrstuhls: Forschung zur  

Mechanismenbasierten Personalisierten Psychotherapie. Zentrum für Psychologische 

Psychotherapie (ZPP), Universität Greifswald. Abgerufen am 30. Oktober 2025 von 

https://zpp.uni-greifswald.de/forschung/ 

Utsch, M. (1998a). Die Bedeutung der Psychologie für spirituelle Lebensorientierungen.  

Journal für Psychologie, 6(4), 30-38.  

Utsch, M. (1998b). Religionspsychologie: Voraussetzungen, Grundlagen,  

Forschungsüberblick. Stuttgart: Kohlhammer.  

Utsch, M. (2014). Begriffsbestimmungen: Religiosität oder Spiritualität? In: Utsch, M., Bonelli,  

R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualität. (S. 25-34). Springer-

Verlag, Berlin-Heidelberg.  

Utsch, M. (2018a). Ausschluss oder Einbeziehung spiritueller Interventionen? In Utsch, M.,  

Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualität. Springer-Verlag. 

https://doi.org/10.1080/02699939508408963
https://doi.org/10.1515/9783839471234
https://zpp.uni-greifswald.de/forschung/


119 

Utsch, M. (2018b). Existenzielle Krisen und Sinnfragen in der Psychotherapie. In Utsch, M.,  

Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualität. Springer-Verlag,  

S. 15-25. 

Utsch, M. (2018c). Religiosität und Spiritualität in den psychotherapeutischen Schulen. In 

Utsch, M., Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualität. Springer- 

Verlag. 

Utsch, M. (2018d). Umgang mit Sinnfragen und Transzendenz in der Psychotherapie. In: Utsch, 

M., Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualität (S. 15-25). 

Springer-Verlag, Berlin-Heidelberg. 

Utsch, M., Anderssen-Reuster, U., Frick, E., Murken, S., Schouler-Ocak, M., Stotz-Ingenlath,  

G. (2017). Empfehlungen zum Umgang mit Religiosität und Spiritualität in der  

Psychotherapie. Spiritual Care 6(1): 141–146 

Utsch, M., Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (2018). Psychotherapie und Spiritualität. In Springer  

eBooks. https://doi.org/10.1007/978-3-662-56009-9  

van Belzen, J. (1999). Spiritualität als Bemühen, sinnvoll zu leben. Profil eines  

kulturpsychologischen Ansatzes. Theologische Literaturzeitung 122 : 209–226 

Vergote, A. (1997). Religion, belief and unbelief: A psychological study (Vol. 5). Leuven  

University Press. 

Vögele, C. (2012). Stressbewältigung. In Lehrbuch der Verhaltenstherapie (S. 361-366).  

Springer, Berlin, Heidelberg. 

von Gontard, A. (2013). Spiritualität von Kindern und Jugendlichen. Allgemeine und  

psychotherapeutische Aspekte. Kohlhammer, Stuttgart.  

Voland, E., Söling, C. (2004). Die biologische Basis der Religiosität in den Instinkten –  

Bausteine einer evolutionären Religionswissenschaft. In: Lüke, U., Schnakenberg, J., 

Souvigniert, G. (Hrsg.): Darwin und Gott – Das Verständnis von Evolution und 

Religion. Darmstadt, 47-65.  

von Glasersfeld, E. (1995). Radical Constructivism: A Way of Knowing and Learning. The  

Falmer Press. 

Wachholtz, A. B., & Pargament, K. I. (2005). Is spirituality a critical ingredient of meditation?  

Comparing the effects of spiritual meditation, secular meditation, and relaxation on 

spiritual, psychological, cardiac, and pain outcomes. Journal of behavioral medicine, 

28(4), 369-384. 

Wagnild, G. M., & Young, H. M. (1993). Development and psychometric. Journal of nursing  

measurement, 1(2), 165-17847. 

https://doi.org/10.1007/978-3-662-56009-9


120 

Walker, B. M., & Winter, D. A. (2007). The elaboration of personal construct psychology.  

Annu. Rev. Psychol., 58(1), 453-477. 

Ward, J. (2019). The student's guide to cognitive neuroscience. Routledge. 

Watzlawick, P. (Hrsg.) (1981). Die erfundene Wirklichkeit – Wie wissen wir, was wir zu wissen  

glauben? Piper. 

Weiner, B. (1985). An attributional theory of achievement motivation and emotion.  

Psychological review, 92(4), 548.  

Weiner, B. (1986). An attributional theory of motivation and emotion. New York, NY:  

Springer-Verlag.  

Welwood, J. (2010). Echte und falsche spirituelle Autorität. In: ders., Psychotherapie und  

Buddhismus. Der Weg persönlicher und spiritueller Transformation. Arbor, Freiburg,  

S. 334-350. 

Werner, E. E., & Smith, R. S. (1992). Overcoming the odds: High risk children from birth to  

adulthood. Cornell University Press. 

Wernhart, K.R. (2004). Ethnische Religionen. Universale Elemente des Religiösen. Innsbruch,  

Wien. 

Whisman, M. A. (Ed.). (2008). Adapting cognitive therapy for depression: Managing  

complexity and comorbidity. Guilford Press.  

Winter, D. A., & Reed, N. (2016). Personal construct psychology and clinical practice. In D.  

A. Winter & N. Reed (Eds.), The Wiley Handbook of Personal Construct Psychology  

(S. 381-392). Chichester: Wiley-Blackwell. 

Wong, P. T. (2013). From logotherapy to meaning-centered counseling and therapy. In The  

human quest for meaning (S. 619-647). Routledge.  

Yalom, I.  D. (1995). Existenzielle Psychotherapie. Edition Humanistische Psychologie, Köln 

Yalom, I. D. (1980). Existential psychotherapy. Basic Books. 

Zarzycka, B., & Rydz, E. (2014). Centrality of religiosity and sense of coherence: A cross- 

sectional study with Polish young, middle and late adults. Int'l J. Soc. Sci. Stud., 2, 126. 

Zimmermann, J., Gräßler, W., Sülz, C., Heinze, M. (Hrsg.) (2015). Psychotherapie, 

Naturwissenschaft und Religion. Papst, Lengerich 

Zinnbauer, B. J., Pargament, K. I., Cole, B., Rye, M. S., Butfer, E. M., Belavich, T. G., ... & 

Kadar, J. L. (2015). Religion and spirituality: Unfuzzying the fuzzy. Sociology of 

religion, 29-34. 

Zinnbauer, B. J., & Pargament, K. I. (2005). Religiousness and spirituality. Handbook of the  

psychology of religion and spirituality, 54, 1-6. 



121 

Eigenständigkeitserklärung  

Hiermit erkläre ich, dass ich die Masterarbeit mit dem Titel „Sinnloser Glauben? Kohärenzgefühl, 

Religiosität & Spiritualität im Kontext von psychischen Krisen - Eine Untersuchung in der (teil-

)stationären Psychiatrie“ selbständig verfasst und keine anderen Hilfsmittel als die angegebenen 

verwendet habe. Passagen, die anderen Werken dem Wortlaut oder dem Sinn nach entnommen sind, 

habe ich in jedem Fall durch Angabe der Quelle kenntlich gemacht. 

 

Hemsbach, den 01.12.2025 

 

 

______________________ 

Marco Schäufele 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



122 

Anhänge  

Anhang A: Epistemische Ebenen der Sinn- und Glaubenspsychologie 

 

Zur theoretischen Fundierung der vorliegenden Arbeit wird zwischen vier erkenntnistheoretischen 

Ebenen unterschieden, auf denen Sinn-, Glaubens- und Kohärenzprozesse beschrieben werden können. 

Diese Differenzierung dient der Vermeidung kategorialer Überschneidungen und macht transparent, auf 

welcher Ebene sich die jeweilige Argumentation oder empirische Operationalisierung bewegt:  

 

Ebene Beschreibung 

Beispielhafte 

Konzepte / 

Autoren 

Psychologische 

Anschlussfähigkeit 

I. Symbolisch-

existenzielle Ebene 

Deutung menschlicher 

Grund- und 

Grenzerfahrungen durch 

mythische, religiöse oder 

archetypische Sinnbilder. 
 

Jung (1966, 

1989), Tillich 

(1957), Frankl 

(1982) 

Liefert kulturelle und 

narrative Symbolsysteme 

zur Integration von 

Kontingenz und Leid. 

II. Kognitiv-

repräsentationale 

Ebene 

Individuelle 

Konstruktion von Selbst-

, Welt- und 

Transzendenzbild als 

mentale Schemata im 

Sinne personaler 

Konstrukttheorie. 
 

Kelly (1955), 

Beck (1979), 

Park (2010) 

Beschreibt die 

psychologischen 

Mechanismen der Sinn- und 

Glaubensbildung sowie 

Dissonanzregulation. 

III. Affektiv-

regulative Ebene 

Emotionales Erleben 

innerer Stimmigkeit, 

Kontrolle und 

Sinnhaftigkeit als Folge 

kognitiver Integration. 
 

Antonovsky 

(1979), Lazarus 

& Folkman 

(1984) 

Kohärenzgefühl als 

affektives Korrelat 

kognitiver Konsistenz und 

Ressource psychischer 

Stabilität. 

IV. Klinisch-

funktionale Ebene 

Anwendung der Sinn- 

und Glaubensprozesse 

im therapeutischen 

Kontext psychischer 

Krisen. 

Grawe (2004), 

Pargament 

(1997), Peteet 

(2018) 

Empirisch fassbare 

Wirkungsebene von 

Sinnintegration, Coping und 

Ressourcenaktivierung. 

 



123 

Die hier dargestellten Ebenen sind komplementär zu verstehen. Während Ebene I die symbolischen 

und kulturellen Voraussetzungen menschlicher Sinnsuche beschreibt, bilden die Ebenen II-IV den 

empirisch-psychologischen Kern der Untersuchung. Damit wird deutlich, dass die Arbeit kein 

konkurrierendes Nebeneinander von religiösen, philosophischen und psychologischen  

Erklärungsmodellen anstrebt, sondern deren funktionale Verzahnung aufzeigt. In dieser Perspektive 

erscheint das Kohärenzgefühl (Antonovsky, 1979) als affektives Produkt einer kognitiv integrierten, 

weltanschaulichen Struktur, deren Inhalte durch Glaubenssysteme vermittelt werden. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 

Anhang B: Klassifikation der klassischen Gottesbilder 

Im Folgenden ist eine Übersicht der klassischen Gottesbilder, unter besonderem Bezug 

auf ihre Funktion als existenzielle Meta-Theorien zur Verbindung von Selbst- und Weltbild in 

eine kohärente Weltanschauung, dargestellt. 

Monotheistisches Gottesbild. Das monotheistische Gottesbild basiert auf der 

Annahme einer einzigen, personal gedachten transzendenten Instanz, die Ursprung, Sinn und 

Ordnung der Welt in sich vereint. Diese Vorstellung prägt die abrahamitischen Religionen und 

bildet einen Deutungsrahmen, der die Welt als intentional, gesetzmäßig und sinnerfüllt begreift 

(vgl. Huber, 2003; Tillich, 1957). Psychologisch erfüllt das monotheistische Gottesbild die 

Funktion, Komplexität zu reduzieren, indem es disparate Erfahrungen auf einen einheitlichen 

Ursprung zurückführt. Es bietet eine klare hierarchische Struktur, die moralische und 

existentielle Orientierung stiftet und die Beziehung zwischen Selbst, Welt und Transzendenz in 

personaler Form vermittelt (vgl. Pargament, 1997; Streib & Hood, 2016). Im monotheistischen 

Deutungssystem können alle positiven und negativen Eigenschaften der Wirklichkeit exklusiv 

einer transzendenten Instanz zugeschrieben werden. Die kognitive Spannung, die sich aus der 

Erfahrung von Gut und Böse ergibt, wird durch eine dualistische Struktur aufgelöst, 

beispielsweise durch die Vorstellung des Teufels als Träger aller destruktiven oder 

„unvereinbaren" Eigenschaften der göttlichen Ordnung (vgl. Jung, 1916, 1952, 1987a) Das 

ermöglicht die Aufrechterhaltung eines konsistenten, positiven Gottesbildes, das Leid und 

Widerspruch externalisiert - ein Mechanismus, den Jung bereits in Seven Sermons to the Dead 

(1916, zitiert nach Hoeller, 1982) und später in Antwort auf Hiob (1952) als psychische 

Notwendigkeit der Trennung von Licht und Schatten beschreibt, um Bewusstheit und Ordnung 

im Selbst aufrechtzuerhalten. Aus kognitiver Sicht stabilisiert das monotheistische 

Deutungssystem das Kohärenzgefühl, indem es Widersprüche zwischen Kontingenz und Sinn 

in einer allumfassenden göttlichen Ordnung auflöst (vgl. Antonovsky, 1987; Lübbe, 1998; Park, 

2010). Die personale Beziehung zu einem „Gott des Vertrauens" (Frankl, 1982) fungiert als 

psychische Ressource der Sinnstiftung und Bewältigung, insbesondere in Krisensituationen. 

 Polytheistisches Gottesbild. Das polytheistische Gottesbild zeichnet sich durch eine 

Vielzahl von Gottheiten aus, die unterschiedliche Kräfte, Prinzipien oder Aspekte des Seins 

verkörpern. Diese Vielschichtigkeit erlaubt eine pluralistische Deutung der Wirklichkeit, in der 

Widersprüche nicht aufgelöst, sondern integriert werden (vgl. Eliade, 1959; Assmann, 2003). 

Psychologisch eröffnet das polytheistische Denken ein dynamisches Modell innerer Vielfalt. 

Archetypische Figuren oder Götter symbolisieren nach Jung (1958) unterschiedliche 

psychische Tendenzen und ermöglichen dadurch eine differenzierte Selbst- und Welterfahrung. 



125 

Jede Gottheit steht als Symbol für eine Teilfunktion der Psyche, etwa Macht, Liebe, Weisheit, 

Instinkt oder Zerstörung, und repräsentiert somit Aspekte des Selbst, die in ihrer Gesamtheit 

das psychische Ganze bilden. Im Gegensatz zum monotheistischen Modell werden hier 

gegensätzliche Aspekte göttlicher Erfahrung nicht in einer zentralen Instanz synthetisiert, 

sondern auf verschiedene Entitäten verteilt. Facetten göttlicher Wirkkräfte, die als unvereinbar 

oder dissonant erlebt werden, finden in unterschiedlichen Göttern ihre symbolische 

Repräsentation (vgl. Jung, 1916, 1958, 1959; 1987a). Das polytheistische Gottesbild löst damit 

das Problem innerer Dissonanz, indem es die Pluralität des Göttlichen als Ausdruck der inneren 

und äußeren Vielfalt des Lebens akzeptiert. Anstatt ein einheitliches Sinnsystem zu 

konstruieren, fördert das polytheistische Gottesbild die Akzeptanz ambivalenter Erfahrungen 

und die Anerkennung von Polarität und Wandel. Es reflektiert eine flexible Form kognitiver 

Ordnung, die Komplexität nicht reduziert, sondern in ein sinnvolles Beziehungsgefüge 

überführt (vgl. Streib & Hood, 2016). Damit bietet es einen alternativen Zugang zur 

Sinnkonstruktion, der das Kohärenzgefühl über die Integration von Vielfalt, statt über 

Vereinheitlichung, stabilisiert. 

 Pantheistisches Gottesbild. Im pantheistischen Verständnis wird das Göttliche nicht 

als personal oder von der Welt getrennt gedacht, sondern als identisch mit der Gesamtheit des 

Seins. Gott ist hier kein Akteur, sondern die alles umfassende Wirklichkeit selbst (vgl. Schaffer, 

2010; Spinoza, 2016). Psychologisch spiegelt sich darin ein holistisches Weltverständnis, das 

auf die Erfahrung der Einheit von Subjekt und Objekt, Selbst und Welt, Innerem und Äußerem 

zielt (vgl. James, 1902/1997; Jäger, 2007). Im Gegensatz zu monotheistischen oder 

polytheistischen Modellen enthält das pantheistische Gottesbild alle positiven wie negativen 

Eigenschaften der Wirklichkeit in sich. Es integriert Gegensätze wie Gut und Böse, Licht und 

Schatten, als komplementäre Aspekte einer einheitlichen Ordnung und vermeidet dadurch 

projektive Spaltungen. Jung greift diesen Gedanken (1916) in seinen Sieben Reden an die Toten 

auf, wo er in der Figur des Abraxas ein Symbol für die Ganzheit des Seins entwirft - eine 

Gottheit, die zugleich Gott und Teufel, Licht und Finsternis, Leben und Tod umfasst. Abraxas 

steht für die schöpferische Energie, die alle Gegensätze hervorbringt und zugleich in sich 

vereint. Hier wird das Göttliche somit nicht mehr als moralisch geordnet oder hierarchisch 

verstanden, sondern als dynamisches Prinzip, das das Entstehen und Vergehen gleichermaßen 

umfasst (vgl. Jung, 1916, zitiert nach Hoeller, 1982). In dieser Form der Transzendenzerfahrung 

wird die Dualität von Gegensätzen aufgehoben, und das Göttliche erscheint als immanente 

Struktur, die alles umfasst. Das pantheistische Gottesbild fördert die Wahrnehmung von 

Verbundenheit und Eingebundenheit, wodurch es besonders in kontemplativen und mystischen 



126 

Erfahrungsformen wirksam wird (vgl. Streib & Hood, 2024). Es kann existenzielle Angst 

reduzieren, indem es Trennung als Illusion begreift und das Individuum als Ausdruck einer 

universellen Ordnung versteht. In diesem Sinne steht der Pantheismus dem integralen Denken 

nahe, das ähnlich wie Jägers Konzept der integralen Spiritualität (2007) die Aufhebung der 

Dualität von Selbst und Welt anstrebt und eine kognitive wie emotionale Kohärenz in der 

Einheit allen Seins sucht. 

 Atheistisches / Abgelehntes Gottesbild. Fehlt ein Gottesbild oder wird es bewusst 

abgelehnt, so entfällt nicht die Funktion, die es im kognitiven System erfüllt, sondern sie wird 

durch alternative Ordnungs- und Sinnmodelle ersetzt. Die psychische Architektur der 

Weltanschauung bleibt triadisch angelegt. Das heißt, dass der Mensch auch ohne religiöse 

Bezugnahme eine kognitive Struktur bildet, die letztgültige Erklärungs- und 

Orientierungsprinzipien bereitstellt (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Wong, 2013). An die Stelle 

eines personal oder transpersonal gedachten Gottesbildes treten dann säkulare oder immanente 

Äquivalente: etwa Natur, Vernunft, Wissenschaft, Humanität oder das Selbst als autonomes 

Prinzip (vgl. Schnell, 2016; Streib & Hood, 2024). Diese erfüllen auch die Funktion des 

Gottesbildes, indem ein übergeordnetes Deutungs- und Bewertungssystem bereitgestellt wird, 

das normative Geltung beansprucht und moralische, existentielle oder teleologische Fragen 

beantwortet – wenn auch durch Verneinung einer höheren Wirklichkeit. Die Ablehnung eines 

Gottesbildes bedeutet daher nicht per se den Verlust des Transzendenzbezugs, sondern dessen 

Neukodierung: Transzendenz wird von der metaphysischen in die immanente Dimension 

verlagert. Menschen konstruieren dann Sinn und Ordnung nicht mehr in Bezug auf ein 

„höheres" Prinzip, sondern auf abstrakte oder systemische Konzepte; zum Beispiel 

evolutionäre, soziale oder rationale Gesetzmäßigkeiten. Dies steht im Einklang mit C.G. Jungs 

Auffassung, dass das Gottesbild ein Archetyp des kollektiven Unbewusstseins sei, welcher 

dadurch zu Stande kommt, dass jeder reflexionsfähige Mensch Zeit seines Lebens mit 

existenziellen Fragen konfrontiert wird, das Erklärungsvermögen dessen materialistisch-

rationalen Deutungsrahmen übersteigen und somit dazu anregen, eine symbolische Idee des 

Übergeordneten auszubilden, die als mentale Struktur für das Nicht-Erklärbare dient und dazu 

beiträgt, existenzielle Erfahrungen gedanklich zu ordnen und zu integrieren (vgl. Jung, 1958). 

Nach Jung (1987a) ist eine Beziehung mit dem Gottesbild daher unvermeidlich und kann damit, 

wie jede andere Beziehung, entweder 1) angenommen, 2) abgelehnt oder 3) in ambivalenten 

Zwischenformen gestaltet werden. In diesem Sinne verweist die symbolische Funktion des 

Gottesbildes auf eine anthropologische Konstante (vgl. 1.2) und damit auf das menschliche 

Bedürfnis, das eigene Dasein in ein umfassenderes Sinngefüge einzubetten. Tillich greift diese 



127 

existenzielle Dimension auf und deutet das Gottesbild als Symbol für den „Grund des Seins"; 

die Tiefendimension der Wirklichkeit, in der das Dasein selbst verankert ist. In The Courage to 

Be (1952) beschreibt er Religion als Ausdruck des Mutes, das eigene Sein zu bejahen, obwohl 

der Mensch permanent mit Nichtsein, Angst und Sinnbedrohung konfrontiert ist. Der Bezug 

zum Göttlichen ist demnach kein Akt doktrinären Glaubens, sondern eine existenzielle Haltung, 

in der der Mensch seine Endlichkeit annimmt und dennoch Sinn bejaht. Tillich zufolge kann 

dieser Bezug nicht aufgehoben werden, selbst wenn er sich in säkularen Formen äußert. Selbst 

der Atheismus schließt nach Tillich den Bezug zum „Letztgültigen" nicht aus, sondern richtet 

sich lediglich gegen ein bestimmtes Gottesbild (vgl. Tillich, 1957). Aus kognitiver Sicht kann 

das Fehlen eines Gottesbildes somit als Variante der weltanschaulichen Triade verstanden 

werden, bei der die Integrationsfunktion von Transzendenz durch andere symbolische 

Ordnungen erfüllt wird (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Wong, 2013; Schnell, 2016). Entscheidend 

bleibt, dass die Struktur, also das Bedürfnis, disparate Erfahrungsebenen in ein kohärentes 

Ganzes zu integrieren, erhalten bleibt. Was sich verändert, ist lediglich der semantische Inhalt 

dieser Struktur.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 

Anhang C: Kurzfassung des ursprünglichen Kapitel zur Krisenbewältigung 

Psychische Krisen lösen kognitive, emotionale und physiologische Reaktionen aus, die 

auf eine Stabilisierung des inneren Gleichgewichts ausgerichtet sind (vgl. 2.2). Bewältigung 

beschreibt den Prozess, in dem belastende Erfahrungen in ein persönliches Sinnsystem 

eingeordnet werden und dadurch Kohärenz wieder erfahrbar wird (vgl. Antonovsky, 1987; 

Hobfoll, 1989, 2002; Rutter, 2006; Park, 2010). Dieser Prozess hängt von personalen, sozialen 

und strukturellen Ressourcen ab. 

Individuelles Coping und personale Ressourcen. Coping umfasst jene kognitiven, 

emotionalen und verhaltensbezogenen Strategien, mit denen Menschen Belastungen regulieren 

(vgl. Lazarus & Folkman, 1984). Personale Ressourcen wie Kontrollüberzeugungen (vgl. 

Rotter, 1966), Selbstwirksamkeit (vgl. Bandura, 1977), Hardiness (vgl. Kobasa, 1979), 

Assimilation und Akkommodation (vgl. Piaget, 1954), Attributionen (vgl. Heider, 1958; 

Kelley, 1967, 1973; Weiner, 1985, 1986) oder zyklische Konstruktionsprozesse (Kelly, 1955) 

beeinflussen die Fähigkeit zur Anpassung an Belastungen. Ergänzend wirken Selbstwert (vgl. 

APA, 2020), Selbstwertgefühl (vgl. Orth & Robins, 2014; Rosenberg, 1965), dispositionaler 

Optimismus (vgl. Carver & Scheier, 2009; Carver et al., 2010) und das Ausmaß psychischen 

Distress (vgl. Festinger, 1957; Mirowsky & Ross, 2002). 

Das transaktionale Stressmodell von Lazarus und Folkman (1984) beschreibt, wie Bewertungen 

der Situation die Auswahl von problemorientierten, emotionsorientierten oder 

bedeutungsorientierten Bewältigungsstrategien prägen (vgl. Folkman, 1997; Park & Folkman, 

1997). 

Bedeutung professioneller Unterstützung. Psychotherapie wird eingesetzt, wenn 

individuelle Ressourcen nicht ausreichen, um eine Krise zu bewältigen (vgl. Jacobi et al., 2014). 

Sie arbeitet mit allgemeinen Wirkfaktoren wie Ressourcenaktivierung, Problemaktualisierung, 

motivationaler Klärung, Problembewältigung und einer stabilen therapeutischen Beziehung 

(vgl. Grawe, 1998, 2004, 2005). Eine zentrale Rolle spielen korrigierende 

Beziehungserfahrungen innerhalb eines verlässlichen therapeutischen Rahmens, in dem neue 

emotionale Lernerfahrungen möglich werden (vgl. Alexander & French, 1946; Caspar et al., 

2016; McCullough, 2003). Die Wirksamkeit psychotherapeutischer Verfahren ist empirisch 

belegt (vgl. Cuijpers et al., 2023; Hofmann et al., 2012; Hollon et al., 2006). Im 

salutogenetischen Verständnis reorganisiert Psychotherapie die psychische Bedürfnisbalance 

und unterstützt damit die Wiederherstellung des Kohärenzerlebens (vgl. Antonovsky, 1987; 

Grawe et al., 2001). Klassische Psychotherapie konzentriert sich überwiegend auf Selbstbild 

und Weltbild. Sie identifiziert dysfunktionale Überzeugungen, bearbeitet kognitive Muster, 



129 

schafft affektive Entlastung und stärkt das Erleben von Wirksamkeit. Diese Bereiche sind für 

die Stabilisierung relevant, bilden jedoch nur zwei Ebenen der individuellen Sinnorganisation 

ab. Die existenzielle Ebene, die in Meta-Theorien oder in einem Gottesbild verankert sein kann, 

wird meist nicht systematisch einbezogen, obwohl sie häufig eine zentrale Rolle für die 

Verarbeitung existenzieller Brüche einnimmt. 

Religiös spirituelle Dimensionen der Bewältigung. Religiöses Coping bezeichnet die 

Nutzung spiritueller oder religiöser Überzeugungen innerhalb von Bewertungs- und 

Bewältigungsprozessen nach Pargament (1997). Positive Formen fördern Hoffnung, Sinn und 

Selbstwirksamkeit (vgl. Ano & Vasconcelles, 2005; Wachholtz & Pargament, 2005). 

Delegative Formen können entlasten (vgl. Pargament et al., 2001; Klein & Lehr, 2011) und 

konfliktuale Muster können die Belastung verstärken (vgl. Pargament et al., 1998). Spiritual 

Bypassing beschreibt die Tendenz, belastende Emotionen durch spirituelle Deutungen zu 

umgehen, was Integrationsprozesse erschweren kann (vgl. Cashwell et al., 2010; Welwood, 

2010). Nach Park (2010) entstehen Krisen dort, wo globale und situative Bedeutungsstrukturen 

auseinanderlaufen. Spirituelle und religiöse Deutungen können helfen, diesen Bruch zu 

bearbeiten und unterstützen dadurch die Bedeutungskonstruktion. Dazu gehören teleologische 

Zuschreibungen (vgl. Ruhland, 2008), Theodizeeprozesse (vgl. Jüngel, 2024; Leibniz, 1720; 

Moltmann, 1993; Murken, 2015) und anthropologische Sinnquellen, die als Grundlage 

menschlicher Transzendenzsuche beschrieben werden (vgl. Bucher, 2007; Grom, 2009; Hemel, 

1998; Jäger, 2007). Spirituelle Schemata strukturieren Wahrnehmung und Bewertung (vgl. Gall 

et al., 2005; Huber, 2003; Kelly, 1955; Meichenbaum, 2008). Neurowissenschaftliche Befunde 

beschreiben entsprechende Aktivierungsmuster (vgl. Beauregard & O Leary, 2007, zitiert nach 

Bucher, 2014). 

Klinische Relevanz religiös spiritueller Inhalte. Spirituelle Themen können für 

klinische Behandlungsprozesse bedeutsam sein und werden als Teil des kulturellen Kontextes 

beschrieben (vgl. APA, 2013; Koenig, 2012; Koenig et al., 2012; Utsch et al., 2018). Das 

Abstinenzgebot dient dem Schutz der therapeutischen Neutralität (vgl. APA, 2002). 

Fortbildungsprogramme wie SKiP6 orientieren sich daran, Spiritualität als Ressource, 

Belastungsfaktor und Resilienzquelle wahrzunehmen und zwischen persönlicher Haltung und 

professioneller Kompetenz zu unterscheiden (vgl. Scheiblich, 2024). 

Erweiterung durch die klinische Glaubenspsychologie. Das Gottesbild bildet die 

vertikale Ebene der Sinnorganisation und ergänzt Selbst- und Weltbezug um eine existenzielle 

Orientierung, die in Krisen häufig besonders relevant ist (vgl. Utsch, 1998b; Streib & Hood, 

2016; Wong, 2013). Diese Ebene integriert kulturelle, biografische und spirituelle 



130 

Bedeutungsanteile und ist bedeutsam für Sinnrekonstruktion, Zukunftsorientierung und 

emotionale Stabilisierung (vgl. Frankl, 1946 1982; Frankl, 1984; Rizzuto, 1979; Sire, 2009; 

Schnell, 2016). Da klassische Psychotherapie diesen Bereich selten bearbeitet, bleibt die 

Wiederherstellung von Kohärenz in existenziellen Krisen oft unvollständig. Die klinische 

Glaubenspsychologie setzt hier an und erweitert die therapeutische Perspektive, indem 

Selbstbild, Weltbild und Gottesbild gemeinsam betrachtet und bearbeitet werden. Sie integriert 

individuelle Meta-Theorien, spirituelle Schemata und kontingenzbezogene Deutungsmuster in 

den therapeutischen Prozess und ermöglicht dadurch eine umfassendere Reorganisation der 

Sinnstruktur, die für die Bewältigung existenzieller Krisen bedeutsam sein kann. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 

Anhang D: Fragebogenkatalog + informed consent 

 

  Faith Age & Care Explored – Das FACE-Projekt 

 
- 
 

Alter, Glaube & Therapie als Wege zu einem erfüllten Leben 
 
 

 

 

 

 

 



132 

Willkommen zur Studie! – Informationsblatt 
 
 

 

Liebe Studieninteressierte,   

 

 

vielen Dank für Ihr Interesse an unserer Studie. Die folgende Erhebung wird im Rahmen des Forschungsprojekts 

Faith, Age and Care Explored (FACE) am Lehrstuhl für Klinische Psychologie und Psychotherapie der 

Universität Greifswald durchgeführt.   
 

Ziele der Studie:   

In diesem Projekt möchten wir untersuchen, welche Rolle Glaubenssysteme, spirituelle Bedürfnisse und das 

Kohärenzgefühl (Sense of Coherence) für das erfolgreiche Altern und den Therapieerfolg spielen. Dabei soll 

erforscht werden, wie individuelle religiöse und spirituelle Überzeugungen in der Psychotherapie berücksichtigt 

werden können, um eine effektivere und zufriedenstellendere Behandlung zu gewährleisten. Die Erkenntnisse 

aus dieser Studie fließen direkt in die Weiterentwicklung von Behandlungsansätzen ein, um die Versorgung 

psychisch belasteter Menschen – insbesondere älterer Patient*innen – weiter zu verbessern. 
 

Ablauf der Studie: 

Die Studie besteht aus mehreren Fragebögen, die Sie in ca. 15-20 Minuten bearbeiten können. Im ersten Teil 

erheben wir soziodemographische Daten (z. B. Alter, Geschlecht, Geburtsland, Konfession). Im Anschluss 

befassen sich die Fragebögen mit den folgenden Themen:   
 

- Successful Aging: Welche Faktoren tragen zu einem erfolgreichen Altern bei?   

- Glaubenssysteme: Wir möchten mehr über die Inhalte und persönliche Bedeutung Ihrer religiösen/spirituellen 

Überzeugungen erfahren. 

- Spirituelle Bedürfnisse: Welche Bedürfnisse prägen Ihr Leben, z. B. nach innerem Frieden oder Sinn?   

- Kohärenzgefühl: Wie stark erleben Sie Ihr Leben als verstehbar, bewältigbar und sinnvoll?   

 
Wichtige Hinweise: 

- Freiwilligkeit und Anonymität: Die Teilnahme an der Studie ist freiwillig. Sie können die Erhebung jederzeit 

abbrechen, ohne dass Ihnen daraus Nachteile entstehen. Ihre Daten werden vollständig anonymisiert, sodass sie 

Ihnen nach Abschluss der Studie nicht mehr zugeordnet werden können.   
- Sensibilität der Themen: Einige der Fragen befassen sich mit existenziellen oder spirituellen Themen. Es ist 

möglich, dass dies bei manchen Personen Gefühle von Unwohlsein auslöst. Solche Gefühle sind in der Regel 

kurzfristig. Falls Sie jedoch länger belastet sind, können Sie sich jederzeit an uns oder die Telefonseelsorge 

wenden. Die entsprechenden Kontaktdaten erhalten Sie am Ende der Befragung.   
 

Beispiele für Themen der Studie: 

Die Studie beschäftigt sich mit existenziellen und spirituellen Fragen, wie z. B.:   

- „Was gibt meinem Leben Sinn?“   

- „Welche Werte leiten meine Entscheidungen?“   

- „Wie gehe ich mit schwierigen Situationen um?“   

 

Darüber hinaus möchten wir untersuchen, wie diese individuellen Überzeugungen mit dem Therapieerfolg und 

dem Wohlbefinden im Alter zusammenhängen. Vielen Dank, dass Sie an dieser wichtigen Untersuchung 

teilnehmen und zur wissenschaftlichen Weiterentwicklung in der Psychologie beitragen!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



133 

Einwilligungserklärung zur Studie: „FACE“ 
 
 
Hiermit erkläre ich, dass ich über die Studie und ihren Ablauf, sowie übermögliche Risiken 
aufgeklärt wurde. Ich fühle mich körperlich in der Lage, an der Untersuchung teilzunehmen 
und versichere hiermit, allen Instruktionen nachzukommen und die gesamte Untersuchung 
gewissenhaft durchzuführen.Das Informationsblatt hierzu habe ich in allen Details 
verstanden. Mir ist bekannt, dass die Teilnahme an der Studie jederzeit ohne Angabe von 
Gründen beendet werden kann, ohne dass mir hierin Nachteile entstehen. Ich erkläre 
freiwillig, an oben genannter Studie teilzunehmen. 
 
Fragen zu Glauben und Alterungsprozessen könnten sensible Themen wie 
Lebenszufriedenheit, Gesundheit, Vergänglichkeit oder persönliche Werte ansprechen. Dies 
könnte unangenehme Emotionen wie Traurigkeit, Angst oder Unsicherheit auslösen, 
insbesondere wenn Personen mit persönlichen Herausforderungen oder Verlusterfahrungen 
konfrontiert sind. Sollte sich hieraus ein nachträglicher Gesprächsbedarf ergeben, sind Sie 
herzlich eingeladen sich direkt an die Studienleitung zu wenden. Entsprechende 
Kontaktdaten sind am Ende der Untersuchung angegeben. Bei suizidalen Krisen werden 
approbierte Studienleiter*innen (Dipl.-Psych. Florian Harder & Prof. Dr. Eva-Lotta 
Brakemeier) hinzugezogen. 
 
Ich bin damit einverstanden, dass die gesammelten Daten in einem zugriffsbeschränkten 
Raum (abschließbares Archiv) gespeichert und dann, gemäß der guten wissenschaftlichen 
Praxis, 10 Jahre in den Archiven des Instituts für Psychologie Greifswald gesichert 
aufbewahrt werden. Der Schutz meiner Daten ist DSGVO-konform durchgehend 
gewährleistet. Nur die Studienleitung kann auf die studienbezogenen, vollständig 
anonymisierten Daten zugreifen. Das Personal meiner Einrichtung, welches die Fragebögen 

austeilt und einsammelt, wird – gemäß der Verschwiegenheitserklärung – meine Angaben 
nicht einsehen. Dies wird durch verschlossene Umschläge gewährleistet. 
 
Eine vollständige Anonymisierung ist gewährleistet. Mit der beschriebenen Erhebung und 
Verarbeitung der Daten bin ich einverstanden. Die Aufzeichnung und Auswertung dieser 
Daten erfolgt vollständig anonymisiert im Institut für Psychologie, ohne Angabe meines 
Namens. Gemäß der guten wissenschaftlichen Praxis, können meine vollständig 
anonymisierten Daten zu Forschungszwecken weiterverwendet und dazu für mindestens 10 
Jahre nach Datenauswertung, bzw. mindestens 10 Jahre nach Erscheinen einer Publikation 
zu dieser Studie aufbewahrt werden. 
 
Eine nachträgliche Löschung meiner Daten nach der Bearbeitung ist nicht möglich, da alle 
Daten vollständig anonym erhoben und gespeichert werden, wodurch diese im Nachgang 
nicht mehr zuordnungsfähig sind. 
 
Durch das Abhaken des Kästchens erkläre ich mich freiwillig zur Teilnahme ander geplanten 
Untersuchung bereit. 
 
Hiermit bestätige ich, dass ich mindestens 18 Jahre alt bin sowie die 
Einverständniserklärung gelesen und verstanden habe. 
 
 

o Nein (nicht an der Studie teilnehmen) 
o Ja 

 
 
 



134 

Soziodemografische Daten 
 

1. Wie alt sind Sie? 
 
Ich bin _____ Jahre alt. 
 
 
2. Welches Geschlecht haben Sie? 
 

o Weiblich 
o Männlich 
o Divers 

 
 

3. In welchem Land wurden Sie geboren? 
 
Land: _________________________________________ 
 
 

4. Sind Sie einer Konfession angehörig? 
 

o Christlich (römisch-katholisch) 
o Christlich (evangelisch) 
o Jüdisch 
o Muslimisch 
o Buddhistisch 
o Hinduistisch 
o Agnostisch 
o Andere religiöse Glaubensrichtung 
o Spirituell (ohne Konfession) 
o Atheistisch / keiner Konfession angehörig; weder religiös noch spirituell 

 
5. Wann sind Sie in Ihrer stationären/ambulanten Einrichtung angekommen? 
 

Datum: ______________________ 
 
6. Befinden Sie sich hier in psychotherapeutischer Behandlung? 
 

o JA 
o NEIN 
 
Wenn JA: Wie viele psychotherapeutischen Behandlungssitzungen haben Sie 
bereits absolviert? 

 
Ich habe hier bereits ______psychotherapeutische Sitzungen absolviert. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



135 

Subjektiver Therapieerfolg & Zufriedenheit mit der Behandlung 
 

 
1. Auf einer Skala von 1 – 10. 

Wie sehr hat Ihnen die stationäre, bzw. ambulante Behandlung bisher 
geholfen? 

 

 
1 

 
2 

 
3 

 
4 

 
5 
 

 
6 

 
7 

 
8 

 
9 

 
10 

 
  1 = gar nicht      3 = ein wenig            5 = gut           7 = deutlich                  10 = sehr stark 
 
 

2. Auf einer Skala von 1 – 10. 
Wie zufrieden sind Sie mit der stationären, bzw. ambulanten Behandlung 
bisher? 
 

 
1 

 
2 

 
3 

 
4 

 
5 
 

 
6 

 
7 

 
8 

 
9 

 
10 

 
1 = gar nicht         3 = ein wenig          5 = gut            7 = deutlich           10 = sehr zufrieden 

 
 
 

3. Auf einer Skala von 1 – 10. 
Wie stark würden Sie die Verbesserung Ihrer Beschwerden bisher einschätzen? 
 

 
1 

 
2 

 
3 

 
4 

 
5 
 

 
6 

 
7 

 
8 

 
9 

 
10 

 
     1 = keine         3 = ein wenig           5 = gut            7 = deutlich                 10 = sehr stark 
 

 
 

4. Auf einer Skala von 1 – 5. 
Wie hoffnungsvoll sind Sie, dass Sie nach der stationären, bzw. ambulanten 
Behandlung wieder ohne Beschwerden leben können? 
 

 
1 
 

 
2 

 
3 

 
4 

 
5 

 
1 = mir wird es danach bestimmt nicht besser gehen                                                                                
2 = ich erwarte nicht, dass es mir danach besser gehen wird                           
3 = ich weiß nicht, ob es mir danach besser gehen wird 
4 = ich bin optimistisch, hoffentlich geht es mir danach besser 
5 = ich bin überzeugt, danach wird es mir besser gehen 
 
 
 
 



136 

„Successful Aging“ – Erfolgreiche Altersskala 
 
Nachfolgend finden sich Aussagen, die beurteilen, wie Menschen sich in Bezug auf ihr 
individuelles Älterwerden fühlen. Lesen Sie jede Aussage sorgfältig durch und geben Sie an, 
was im Allgemeinen auf Sie zutrifft, indem Sie die 7-Punkte-Skala verwenden. Zum Beispiel, 
wenn Sie VÖLLIG ZUSTIMMEN, kreuzen Sie bitte die “1” in der entsprechenden Spalte nach 
der Aussage an. STIMMEN Sie ZU kreuzen Sie bitte die “2” an. Sind Sie unentschieden, 
kreuzen Sie die “4” an, usw. Versuchen Sie, die Kategorie 4 sparsam zu verwenden. 

Antwortkategorien 
1 2 3 4 5 6 7 

Stimme 
völlig zu 

Stimme zu 
Stimme 
eher zu 

Weder noch/ 
unentschieden 

Stimme 
eher nicht 

zu 

Stimme 
nicht zu 

Stimme 
überhaupt 

nicht zu 

 

 1 2 3 4 5 6 7 

1. Ich bin nicht in der Lage, Entscheidungen über Dinge zu 
treffen, die einen Einfluss darauf haben, wie ich altere, z. B. 
in Bezug auf meine Ernährung, sportliche Aktivität und 
Rauchen. 

       

2. Wenn Dinge nicht mehr so gut laufen wie früher, 
versuche ich, andere Wege zu finden, um das gleiche 
Ergebnis zu erzielen. 

       

3. In schwierigen Zeiten entwickle ich psychische Stärke, 
um mit der Situation umzugehen. 

       

4. Ich pflege herzliche und vertrauensvolle Beziehungen zu 
wichtigen anderen Personen. 

       

5. Ich nehme durch produktive Tätigkeiten aktiv am Leben 
teil. 

       

6. Ich strebe danach, so lange wie möglich unabhängig zu 
bleiben. 

       

7. Ich bemühe mich, relativ frei von Krankheit und 
Behinderung zu bleiben. 

       

8. Ich versuche, meine körperliche und geistige 
Funktionsfähigkeit im Alter zu erhalten. 

       

9. Ich beteilige mich aktiv am Leben durch regelmäßigen 
sozialen Kontakt. 

       

10. Ich tue mein Bestes, um Ziele zu erreichen, die mir 
wichtig sind. 

       

11. Ich habe das Gefühl, dass ich keine Kontrolle über 
meine unmittelbare Lebenssituation habe. 

       

12. Ich kann mit allem umgehen, was mir passiert.        

13. Ich versuche, gesunde Lebensgewohnheiten zu 
entwickeln. 

       

14. Ich kann sowohl meine guten als auch meine 
schlechten Eigenschaften akzeptieren. 

       

Successful Aging Scale (SAS) ©2009, Gary T. Reker  



137 

„Successful Aging“ – Resilienzskala RS-13 
 
 
Im folgenden Fragebogen finden Sie eine Reihe von Feststellungen. Bitte lesen Sie sich jede 
Feststellung durch und kreuzen Sie an, wie sehr die Aussagen im Allgemeinen auf Sie 
zutreffen, d.h. wie sehr Ihr übliches Denken und Handeln durch diese Aussagen beschrieben 
wird. 

 

 Resilienzskala (Kurzversion) RS-13 ©2008, Leppert et al. 

  



138 

Glaubenssysteme 
 
Dieser Teil des Fragebogens beschäftigt sich mit den verschiedenen Glaubenssystemen und 
-hintergründen von Menschen. Unabhängig davon, ob Sie religiös / spirituell sind oder sich 
vielleicht auch weder einer Konfession, noch einem individuellen Glaubenssystem 
(Spiritualität) zugehörig fühlen, interessiert sich dieser Fragebogen für Ihren persönlichen 
Bezug zu der Thematik. 
 
Nachfolgend finden sich Aussagen, die beurteilen, wie Menschen mit religiösen/spirituellen 
Themen & Praktiken umgehen. Lesen Sie jede Aussage sorgfältig durch und geben Sie an, 
was im Allgemeinen auf Sie zutrifft. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



139 

Spirituelle Bedürfnisse: SpNQ-20 (nach Arndt Büssing, 2010) 
 

Im Folgenden finden Sie Aussagen zu bestimmten Bedürfnissen, wie sie von 
anderen Menschen geäußert wurden. Bitte überprüfen Sie, inwieweit diese für Sie 
persönlich in ihrer jetzigen Situation zutreffen und wie stark dieses bei Ihnen 
ausgeprägt sind. 

Wenn Sie diese Fragen gar nicht beantworten möchten, steht Ihnen dies 
selbstverständlich frei. 

 

Haben Sie in letzter Zeit das Bedürfnis gehabt... 

 
Wenn JA, wie stark ist dieses Bedürfnis?             NEIN          gering          mittel        groß 

mit jemandem über Ihre Ängste und Sorgen 

reden zu können? 

 

auf Ihr bisheriges Leben zurückzuschauen? 

 

ungelöste Dinge aus Ihrem Leben zu klären? 

 

in die Schönheit der Natur eintauchen zu 

können? 

 

an einem Ort der Ruhe und des 

Friedens verweilen zu können? 

 

inneren Frieden finden zu können? 

 

einen Sinn in Ihrer Krankheit oder Leiden 

sehen zu können? 

 

mit jemandem die Frage nach dem Sinn im 

Leben ansprechen zu können? 

 

mit jemandem über die Möglichkeit eines 

Lebens nach dem Tod reden zu können? 

 

sich jemandem liebevoll zuwenden zu 

können? 

 

etwas von sich verschenken zu wollen?      

 

jemandem Trost spenden zu können? 

 



140 

jemandem aus einem bestimmten Abschnitt 

Ihres Lebens vergeben zu können? 

 

dass Ihnen vergeben wird? 

 

mit jemandem zu beten? 

 

dass jemand für sie betet? 

 

selber zu beten? 

 

an einer religiösen Feier (z.B. Gottesdienst) 

teilnehmen zu können? 

 

religiöse/spirituelle Bücher/Schriften zu lesen? 

 

sich an eine höhere Präsenz zu wenden? 

 

ihre Lebenserfahrungen weitergeben zu 

können? 

 

Gewissheit zu haben, dass das eigene Leben 

sinn- und wertvoll ist? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



141 

3.  Intrinsische Spiritualität: JSSR (nach Hodge, 2003) 

 
Für die folgenden sechs Fragen wird Spiritualität definiert als die Beziehung zu Gott oder zu dem, was 
Sie als ultimative Transzendenz, bzw. höhere Macht wahrnehmen. 
 
Die Fragen verwenden ein Satzergänzungsformat, um verschiedene mit Spiritualität verbundene 
Attribute zu messen. Ein unvollständiger Satz wird vorgegeben, gefolgt von zwei Phrasen, die jeweils 
ein Ende einer Skala von 0 bis 10 darstellen. Diese Phrasen vervollständigen den Satz und bilden die 
Ankerpunkte der Skala. Die Skala von 0 bis 10 bietet Ihnen ein Kontinuum zur Beantwortung, wobei 0 
für das Fehlen oder die völlige Abwesenheit des Attributs steht und 10 für das maximale 
Vorhandensein des Attributs. Die Endpunkte repräsentieren also extreme Werte, während 5 einen 
mittleren oder moderaten Wert des Attributs darstellt. 
 
Bitte kreisen Sie die Zahl auf dem Kontinuum ein, die Ihre erste intuitive Einschätzung am besten 
widerspiegelt. 
 

1. In Bezug auf die Fragen, die ich über das Leben habe, beantwortet meine Spiritualität… 
 
keine meiner Fragen                                                                                       absolut alle meiner Fragen 
  
 0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 
 
 

2. Geistig zu wachsen ist wichtiger als andere in meinem Leben… 
 
wichtiger als alles andere             für mich völlig unwichtig 
  
 10 9 8 7 6 5 4 3 2 1 0 

 
 

3. Wenn ich vor einer wichtigen Entscheidung stehe, spielt meine Spiritualität… 
 
absolut keine Rolle              immer die ausschlaggebende Rolle 
  
 0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 
 
 

4. Spiritualität ist… 
 
das Hauptmotiv meines Lebens, 
das alle anderen Aspekte meines 

Lebens bestimmt        kein Teil meines Lebens 
  

10 9 8 7 6 5 4 3 2 1 0 
 

 
5. Wenn ich an die Dinge denke, die mir helfen als Person zu wachsen und mich 

weiterzuentwickeln, hat meine Spiritualität… 
 

keinen Einfluss auf mein                                                                            absolut den größten Einfluss auf 
persönliches Wachstum                                                                                mein persönliches Wachstum 
  
 0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

 
 

6. Meine spirituellen Überzeugungen beeinflussen… 
 

absolut jeden Aspekt                                                                                     keinen Aspekt 
    meines Lebens        meines Lebens 

 
10       9 8 7 6 5 4 3 2 1 0 

 
 
 
 
 



142 

4.  Kohärenzgefühl: SOC-L9 (nach Schumann, 2000) 
 

Hier ist eine Reihe von Fragen, welche sich auf verschiedene Aspekte unseres Lebens beziehen. Bitte 
kreuzen Sie die Zahl an, welche Ihrer Antwort entspricht, wobei die Zahlen 1 und 7 Extremantworten 
darstellen. 
 
Wenn die Antwort unter der Zahl 7 für Sie zutrifft, dann kreuzen Sie die 7 an. Wenn Sie Ihre Antwort 
nirgendwo zwischen 1 und 7 sehen, kreuzen Sie die Zahl an, die Ihrer Beurteilung am besten 
entspricht. 
 
Bitte geben Sie immer nur eine Antwort pro Frage. 
 
 

1. Haben Sie das Gefühl, dass Sie in einer ungewohnten Situation sind und nicht wissen, was Sie tun sollen? 
 

sehr oft   1 2 3 4 5 6 7 sehr selten oder nie 
 
 

2. Wenn Sie über Ihr Leben nachdenken, ist es dann sehr oft so, dass… 
 

Sie spüren, wie 1 2 3 4 5 6 7 Sie sich fragen, wieso Sie 
Schön es ist, zu                                                                                                    überhaupt leben 
leben 

 
 

3. Die Dinge, die Sie täglich tun, sind für Sie… 
 
eine Quelle tiefer   1 2 3 4 5 6 7           eine Quelle von Schmerz 
Freude und Be-                                                                                                      und Langeweile 
    friedigung 

 
 

4. Wie oft sind Ihre Gefühle und Gedanken ganz durcheinander? 
 
sehr oft   1 2 3 4 5 6 7   sehr selten oder nie 
 
 
 
5. Wenn Sie etwas tun, das Ihnen ein gutes Gefühl gibt… 
 
dann ist es be-  1 2 3 4 5 6 7  dann wird bestimmt et- 
stimmt so, dass                                                                                          was passieren, dass 
Sie sich auch          dieses Gefühl verdirbt 
weiterhin gut 
fühlen werden 
 
 
6. Sie erwarten für die Zukunft, dass Ihr eigenes Leben… 
 
ohne jeden Sinn 1 2 3 4 5 6 7 voller Sinn und Zweck 
und Zweck sein                                     sein wird 
         wird 
 
 
7. Viele Leute – auch solche mit einem starken Charakter – fühlen sich in bestimmten Situationen als traurige Verlierer. Wie oft 

haben Sie sich in der Vergangenheit so gefühlt? 
 
sehr oft   1 2 3 4 5 6 7 sehr selten oder nie  
 
 
8. Wenn Sie an Schwierigkeiten denken, denen Sie bei wichtigen Dingen im Leben wohl begegnen werden, haben Sie das 

Gefühl, dass 
 
es Ihnen gelin-  1 2 3 4 5 6 7 Sie es nicht schaffen wer- 
gen wird, die                                                                                             den, die Schwierigkeiten 
Schwierigkeiten                 zu überwinden 
zu überwinden 
 
 
9. Wie oft haben Sie das Gefühl, dass die Dinge, die Sie im täglichen Leben tun, wenig Sinn haben? 
 
sehr oft  1 2 3 4 5 6 7  sehr selten oder nie 

 

 
 
 
 



143 

Vielen Dank für Ihre Teilnahme! 
 

 
Diese Studie beschäftigt sich damit, wie Glauben & (erfolgreiches / gesundes) Altern sich auf 

die Effekte einer stationären/ambulanten Behandlung auswirken. Weiterführend erfasst die 

Studie auch wie sich individuelle Glaubenssysteme auf die Wahrnehmung von einem Sinn des 

Lebens auswirken und darüber hinaus auch, inwiefern Glaubenssysteme mit dem 

(erfolgreichen/gesunden) Alterungsprozess in Verbindung stehen. 

 

Die, im Rahmen dieser Studie, gesammelten Erkenntnisse sollen eine Wissenslücke füllen 

und fließen direkt in die Ausbildung künftiger Psychotherapeut*innen ein. Darüber hinaus 

können die Ergebnisse auch für die Weiterbildung derzeitiger Psychotherapeut*innen genutzt 

werden, um eine möglichst effektive und effiziente Behandlung zu gewährleisten. 

 

Die Inhalte der Studie könnten Sie zum Nachdenken angeregt haben. Sollten Sie im Anschluss 

noch Gesprächsbedarf haben, wenden Sie sich gerne an die Studienleitung: 

 

B.Sc. Alicia Krause: alicia.krause@stud.uni-greifswald.de 

B.Sc. Marco Schäufele: marco.schaeufele@stud-uni-greifswald.de 

bei suizidalen Krisen:  

Dipl.-Psych. Florian Harder: Florian.Harder@uni-greifswald.de  

Prof. Dr. Eva-Lotta Brakemeier: eva-lotta.brakemeier@uni-greifswald.de   

 

oder an die (kostenlose) deutsche Telefonseelsorge unter: 

0800 / 111 0 111 und 0800 / 111 0 222 oder alternativ auch per Mail über: 

https://online.telefonseelsorge.de/ 

 
Wir möchten uns ganz herzlich für Ihre Mithilfe bedanken und wünschen noch einen 

heilsamen Aufenthalt in Ihrer stationären/ambulanten Einrichtung! 

 
 

 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Alicia Krause & Marco Schäufele - Lehrstuhl für Klinische Psychologie und Psychotherapie , 

Universität Greifswald – 2024 

mailto:alicia.krause@stud.uni-greifswald.de
mailto:marco.schaeufele@stud-uni-greifswald.de
mailto:Florian.Harder@uni-greifswald.de
mailto:eva-lotta.brakemeier@uni-greifswald.de
https://online.telefonseelsorge.de/


144 

Anhang E: Flyer zur Studie 

 

 

 

 



145 

Anhang F: Veranschaulichung der Deskriptivstatistiken der CRSi-7 Dimensionen 

 

Tabelle X 

CRSi-7: Intellekt 

 

  

Intellekt. Die Dimension Intellekt 

zeigt in der Stichprobe eine moderat 

ausgeprägte Verteilung (M = 2.64; SD = 

1.27).  

 

Tabelle X 

CRSi-7: Ideologie 

 

 

 Ideologie. Die Dimension Ideologie 

weist in der Stichprobe eine leicht über 

dem Skalenmittel liegende Ausprägung 

auf (M = 2.76; SD = 1.46).  

 

 

 

Deskriptivstatistik 

  Intellekt 

N  70  

Mittelwert  2.64  

Median  2.00  

Standardabweichung  1.27  

Deskriptivstatistik 

  Ideologie 

N  70  

Mittelwert  2.76  

Median  3.00  

Standardabweichung  1.46  

Abbildung X                                                            

CRSi-7: Intellekt 

 

 

Abbildung X                                                            

CRSi-7: Ideologie 

 

 



146 

Tabelle X 

CRSi-7: Erfahrung 

 

 

 Erfahrung. Die Dimension 

Erfahrung zeigt in der Stichprobe 

insgesamt eher niedrige bis moderate 

Ausprägungen (M = 2.36; SD = 1.29).  

 

 

Tabelle X 

CRSi-7: Öffentliche Praxis 

 

 

 Öffentliche Praxis. Die Dimension 

Öffentliche Praxis weist in der 

Stichprobe insgesamt sehr niedrige Ausprägungen auf (M = 1.61; SD = 0.91).  

 

Deskriptivstatistik 

  Erfahrung 

N  70  

Mittelwert  2.36  

Median  2.00  

Standardabweichung  1.29  

Deskriptivstatistik 

  
Öffentliche 

Praxis 

N  70  

Mittelwert  1.61  

Median  1.00  

Standardabweichung  0.906  

Abbildung X                                                      

CRSi-7: Erfahrung 

 

 

Abbildung X                                                        

CRSi-7: Öffentliche Praxis 

 

 



147 

Tabelle X 

CRSi-7: Private Praxis 

 

 

 Private Praxis. Die Dimension 

Private Praxis zeigt in der Stichprobe 

insgesamt moderate Ausprägungen (M 

= 2.54; SD = 1.29).  

 

 

 

 

 

 

 

Deskriptivstatistik 

  Private Praxis 

N  70  

Mittelwert  2.54  

Median  2.50  

Standardabweichung  1.29  

Abbildung X                                                           

CRSi-7: Private Praxis 

 

 



148 

Anhang G: Veranschaulichung Deskriptivstatistiken der SpNQ-20 Dimensionen 

Tabelle X 

SpNQ-20: Religiöse Bedürfnisse 

 

 

Religiöse Bedürfnisse. Die 

religiösen Bedürfnisse wiesen den 

niedrigsten Mittelwert aller Subskalen auf 

(M = 0.73; SD = 0.80).  

 

Tabelle X 

SpNQ-20: Bedürfnis nach innerem Frieden 

 

 

 Bedürfnis nach innerem Frieden. 

Das Bedürfnis nach innerem Frieden war 

innerhalb des SpNQ-20 am stärksten 

ausgeprägt (M = 2.25; SD = 0.63).  

 

 

Deskriptivstatistik 

  
Religiöse 

Bedürfnisse 

N  70  

Mittelwert  0.733  

Median  0.333  

Standardabweichung  0.801  

Deskriptivstatistik 

  
Religiöse 

Bedürfnisse 

N  70  

Mittelwert  2.25  

Median  2.25  

Standardabweichung  0.634  

Abbildung X                                                              

SpNQ-20: Religiöse Bedürfnisse 

 

 
 

 

Abbildung X                                                              

SpNQ-20: Bedürfnis nach innerem Frieden 

 

 
 

 



149 

Tabelle X 

SpNQ-20: Existenzielle Bedürfnisse 

 

 

 Existenzielle Bedürfnisse. Die 

existenziellen Bedürfnisse zeigten in der 

Stichprobe eine moderat ausgeprägte 

Verteilung (M = 1.67; SD = 0.72).  

 

Tabelle X 

SpNQ-20: Bedürfnis etwas zu geben 

 

 

 Bedürfnis etwas zu geben. Das 

Bedürfnis etwas zu geben war ähnlich 

moderat ausgeprägt (M = 1.93; SD = 0.73) und zeigte eine symmetrische bis leicht rechtssteile 

Verteilung. 

 

 

Deskriptivstatistik 

  
Existenzielle 

Bedürfnisse 

N  70  

Mittelwert  1.67  

Median  1.79  

Standardabweichung  0.723  

Deskriptivstatistik 

  

Bedürfnis 

etwas zu 

geben 

N  70  

Mittelwert  1.93  

Median  2.00  

Standardabweichung  0.728  

Abbildung X                                                              

SpNQ-20: Existenzielle Bedürfnisse 

 

 
 

 

Abbildung X                                                              

SpNQ-20: Bedürfnis etwas zu geben 

 

 
 

 



150 

Anhang H: Korrelationsmatrix - Spirituelle Bedürfnisse und subjektiver Therapieerfolg 

Tabelle X 

Subjektiver Therapieerfolg & spirituelle Bedürfnisse (RB, EB, BiF, BeG) 

         BE ZB   SV     HB 

Religiöse Bedürfnisse  r  0.116  0.11  0.01  0.14  

   p  0.34  0.36  0.92  0.25  

   N  70  70  70  70  

Existenzielle Bedürfnisse  r  0.24 * 0.14  0.14  0.35 ** 

   p  0.04  0.26  0.26  0.01  

   N  70  70  70  70  

Bedürfnis nach innerem Frieden  r  0.41 *** 0.12  0.37 ** 0.48 *** 

   p  <.001  0.31  0.00  <.001  

   N  70  70  70  70  

Bedürfnis etwas zu geben  r  0.3 * 0.15  0.20  0.33 ** 

   p  0.01  0.20  0.10  0.01  

   N  70  70  70  70  

Anmerkung: BE = wahrgenommener Behandlungserfolg, ZB = Zufriedenheit mit der 

Behandlung, SV = subjektive Symptomverbesserung, HB = Hoffnung auf Besserung 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



151 

Tabelle X 

Subjektiver Therapieerfolg & spirituelle Bedürfnisse (RB, EB, BiF, BeG) bei r/s Subgruppe 

      BE ZB SV     HB 

Religiöse Bedürfnisse  r  0.14  0.87  0.01  0.23  

   p  0.33  0.20  0.97  0.11  

   N  50  50  50  50  

Existenzielle Bedürfnisse  r  0.31 * 0.27  0.27  0.50 *** 

   p  0.03  0.06  0.06  <.001  

   N  50  50  50  50  

Bedürfnis nach innerem Frieden  r  0.23 *** 0.24  0.02  0.36 * 

   p  0.12  0.10  0.87  0.01  

   N  50  50  50  50  

Bedürfnis etwas zu geben  r  0.23  0.25  0.13  0.35 * 

   p  0.11  0.09  0.39  0.01  

   N  50  50  50  50  

Anmerkung: BE = wahrgenommener Behandlungserfolg, ZB = Zufriedenheit mit der 

Behandlung, SV = subjektive Symptomverbesserung, HB = Hoffnung auf Besserung 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



152 

Anhang I: Konfessionelle Zugehörigkeiten in der Studie (Häufigkeitstabelle) 

 

 

 

1= Christlich (römisch-katholisch) 

2 = Christlich (evangelisch) 

3 = Jüdisch 

4 = Muslimisch 

5 = Buddhistisch 

6 = Hinduistisch 

7 = Agnostisch 

8 = Andere religiöse Glaubensrichtung 

9 = Spirituell (ohne Konfession) 

10 = Atheistisch / keiner Konfession angehörig; weder religiös noch spirituell 

 

 

 

 

 


