UNIVERSITAT GREIFSWALD N

1 r [QFNT |
en lockt. Seit 145

Masterarbeit
zur Erlangung des akademischen Grades

w»Master of Science* (M.Sc.)

Sinnloser Glauben?
Kohaiarenzgefiihl, Religiositit & Spiritualitit im
Kontext von psychischen Krisen -

Eine Untersuchung in der (teil-)stationiren

Psychiatrie

Lehrstuhl fiir Klinische Psychologie und Psychotherapie

Universitat Greifswald

eingereicht bei:

Dipl-Psych. Florian Harder

eingereicht von:

Marco Schiufele

Matrikelnummer: 173479

Fachsemester: 5. Semester M.Sc. Klinische Psychologie & Psychotherapie

Anschrift:

Im Briihl 5, 69502 Hemsbach

Tel.: 0162 9249195

E-Mail: marco.schaeufele@stud.uni-greifswald.de

Hemsbach, den 01.12.2025



mailto:marco.schaeufele@stud.uni-greifswald.de

How big is the universe?
Infinite.
How do you know?
I know because all the data indicates it's infinite.
But it hasn't been proven yet.
No.
You haven't seen it.
No.
How do you know for sure?
I don't, I just believe it.

It's the same with love, I guess. *



Abstract
Die vorliegende Masterarbeit untersucht die Bedeutung religioser und spiritueller
Glaubenssysteme fiir das Kohdrenzgefiihl von Patient*innen in der (teil)stationdren Psychiatrie.
Grundlage ist ein theoretisches Modell, das Sinnkonstruktion als triadische Struktur aus Selbst-
, Welt- und Transzendenzbezug versteht und psychische Krisen als Storungen dieser inneren
Ordnung beschreibt. Empirisch wurden die Zentralitdt religios spiritueller Inhalte, spirituelle
Bediirfnisse sowie Kohirenzgefiihl, Resilienz und subjektiver Therapieerfolg erhoben. Die
Ergebnisse zeigen, dass weder die Zentralitét religioser oder spiritueller Inhalte noch spirituelle
Bediirfnisse konsistente lineare Zusammenhidnge mit dem Kohérenzgefiihl aufweisen.
Gleichzeitig finden sich punktuelle Hinweise auf einen engeren Zusammenhang zwischen
Transzendenzerfahrungen, Kohirenz und Hoffnung auf Besserung, insbesondere bei Personen
mit religioser oder spiritueller Selbstbeschreibung. Das Kohérenzerleben scheint weniger von
der Intensitét einzelner Glaubensinhalte abzuhéngen, sondern stirker von deren Einbettung in
eine funktionale Sinnstruktur, die in klinischen Belastungssituationen héaufig geschwécht ist.
Die Studie liefert damit erste empirische Hinweise auf die Relevanz globaler Sinnsysteme im
Kontext psychischer Krisen, zeigt jedoch zugleich deutliche Grenzen der gegenwirtigen
Operationalisierung. Sie macht sichtbar, dass zukiinftige Forschung die triadische Struktur des
Sinnsystems umfassender operationalisieren muss, um Integrationsprozesse zwischen Selbst,
Welt und Transzendenzbezug genauer zu verstehen. Insgesamt legt die Arbeit nahe, dass
Glaubenssysteme in religios-spiritueller wie sdkularer Form glaubenspsychologische
Ressourcen darstellen konnen, sofern sie in die personliche Bedeutungsordnung integriert sind,
und dass eine differenzierte Betrachtung der Sinn- und Glaubensdimension fiir die klinische

Forschung und Versorgung an Bedeutung gewinnt.

*Das Epigraph stammt aus dem Film A4 Beautiful Mind (2001, Regie: Ron Howard), in dem

Alicia und John Nash iiber den Unterschied zwischen Wissen und Glauben sprechen.

II




Inhaltsverzeichnis

AADSITACE ..ottt sttt h et a e bttt a e bt et e et s bt et et e bt enteente e II
TabelleNVErZEICHNIS ....c..eeiieiiiiiietiee ettt sttt I
AbDDIIAUNGSVETZEICHNIS ......evieiiieiiieiie ettt ettt et e enbeesseesbeessaeenseeens v
ADKUIZUNGSVEIZEICNS ...cvviiiiiiiieciie ettt ettt e ebaesaaeenseenenas v
1. Einleitung — Glaube & Gesellschaft heute ............cccvvieiiiiiiiiciieeeee e 1
2. Theoretischer HINtETZIUNA .........cc.oiiiiiieiiiieciee ettt ee e e e e e sereeeesaee e 7
2.1 Kohédrenzgefiihl & Sinnkonstruktion...........ccoceeviiiiniiiiiiiniiecceceece 8
2.1.1 Koh8renzgeflihl.........c.cooiiiiiiiie e 8
2.1.2 Theorie der personlichen KonstruKte............ccoeecveeeiiiieeiiieeiiie e 11
2.1.3 Weltanschauung als triadischer Bezugsrahmen.............ccocooiiiiiniiininiiies 15
2.1.4 Glaubenssysteme als existenzielle Meta-Theorien ..........ccccoceevevieniniinicnenncnnn. 29

2.2, PSYChISChE KITSEN....cccuiiiiiiiiiiiieiieeieeie ettt et et be et eebeessaeennaes 42
2.2.1 Was sind (psychische) KIriSen? .........ccccoeviieiiiiieiiieiieeieeiieeee ettt sive e ens 42
2.2.2 Storungen in der SINNKONSEIUKLION .....ooeviiiiiiiiieiiecieeeeeee e 48
2.2.3 Krisen werden Krankheiten .............coooiiiiiiiiiiiniiiiieeeeiceeeee e 56

2.3 Empirische Daten: Kohidrenz, Glaube & KriSen ...........cccocvveviiieniiieiieeeieeeieeeee e, 59
2.3.1 Religiositit, Spiritualitit & psychische Gesundheit ...........ccceeeviieeiieeniieenieee. 59
2.3.2 R/S Glaubenssysteme & Kohédrenzgefiihl...........cccocoviveiiiieiiiiniiieeieeeeeeeeeen 60
2.3.3 Kohérenzgefiihl und Glaubenssysteme im Kontext psychischer Krisen................. 60

2.4 Forschungsfragen und Zielsetzung der Arbeit.........ccceevueeviiiiiieniieiienieeieeee e 63
2.4.1 Zentrale Forschungsfragen...........ccccueviieiiiiiiieiieeieeieeee ettt 64

3. ForschungsSmethOdik ...........cooiiiiiiiiiiiicieeee et 66
3.1 Untersuchungsverfahren und -deSign ..........cccieriiiiiiiiiiiiiiieiieece e 66
3.2 Operationalisierung der Variablen & Erhebungsinstrumente ...........c.ccoccevceenieneniennene 66
3.2.1 Zentralitdt (CRS1-7) cuviieiiieeiie ettt ettt ettt e e s aae e st e e sseeessveeeenseeennsee s 66

3.2.2 Spirituelle Bediirfnisse (SPNQ-20)......ccciiieiiieeiieeiieeeire e e 67



3.2.3 Kohdrenzgefliihl (SOC-L9)......ccooiiieiieeieeeeeeeeee e 68

3.2.4 ReSIHENZ (RS-13) ittt ettt e st essaeenseesnaa e 69
3.2.5 Einzelitems zum subjektiven Therapieerfolg & Behandlungsdauer........................ 70
3.3 REKIULIETUNE ...oovvieiieeiieeiie ettt ettt ettt st e et e sateesseessbeenbeensaeenseessseenseesnsaans 72
3.3.1 StichprobenbesChreibUNG ..........c.cociiiiiiiiiiiiecieee et 73
3.4 Ablauf der Datenerhebung & Forschungsethik .............ccccoeviiiiiiiiiiiiiiiiicieceees 73
3.5 DatenauswertungSmethode .........cc.eiiiiiiiiiiiieiiecie ettt ens 74
3.5.1 Voraussetzungen & Priifung der Voraussetzungen ...........c.cccceeeveerieeiienveesieennnenns 74
3.5.2 Durchfiihrung der statistischen Analyse mit JAMOVI........ccceereeriieenieniiienie e 76
O B ¢ d<]0) 1 T TSRS 77
4.1 DesKIIptiVStatiStIKEN ...cuviiieiiiecciie ettt e e e et e e e e e e e e e eareeeenns 77
4.1.1 ZentralitAt (CRSI1-7) cueeeiieieee ettt ettt et 77
4.1.2 Spirituelle Bediirfnisse (SPNQ-20) .....cc.eeiiiriiiiieeiteie e 78
4.1.3 Kohérenzgefiihl (SOC-L9) & Resilienz (RS-13).....coooiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeee, 80
4.1.4 Subjektiver Therapi€erfolg ........covviiiriiiiiiiieee e e 80
4.2 Z0SAMMENNANGE .....evvieiiiieiiieeiieeieeeieeeite e et e e st e e steeessteeessbeessaeeesaeeanseeesnseeennseeennses 81
4.2.1 Zentralitit und Kohdrenzgeflhl .............cocoviiiiiiiiiceeeeeeeee e 81
4.2.2 Spirituelle Bediirfnisse und Kohdrenzgeflihl .............cccooeoiiiiiiiiniiiiiiee 82
4.2.3 RESIIENZ....coutiiiieiiieee ettt ettt sttt e 83
4.2.4 Subjektiver Therapi€erfolg ........covviiiiiiiiiiiieie e 83
4.2.5 Transzendenzerfahrungen & Hoffnung auf Besserung...........cccoeevveviieinciveininnennne. 85
5. DASKUSSION ...ttt ettt ettt et sbt ettt sb ettt sbe et et saeen 86
5.1 Zusammenfassung und Interpretation der zentralen Befunde ............cccoevciniininnnnnen. 86
5.2 Interpretation der Ergebnisse im Kontext der theoretischen Grundlage ........................ 87
5.2.1 DesKriptivstatiStIKEN ......ccvieiiieiieiiieiieeie ettt ettt et ens 87
5.2.2 Zentralitit r/s Glaubensinhalte und KOhArenz .............cocevveveiiiniininicnicncnienee 88

5.2.3 Transzendenzerfahrungen und Kohédrenz bei r/s Selbstbeschreibung...................... 89



5.2.4 Spirituelle Bediirfnisse und Kohérenzgefiihl ............c.ccooovvieiiiiniiiiciee e 90

5.2.5 Resilienz und Triadenstabilitht ............ccoooverieiinieniiieeeeeeee e 91
5.2.6 Subjektiver Therapieerfolg ..........cccieiiiiiieiieeiieieeie ettt 92
5.2.7 SOC als dynamische IntegrationsIeistung ............ccceceereeeiiieniieeiieenieeieesieeiee s 93

5.3 Limitationen der Studie und kritische Reflexion.........c.ccocevviiiieniniiiniininiinicceeee 95
5.3.1 Studienlage und fehlende Entwicklungsdaten .............ccccoeevienviiiiiieniieiienieciies 95
5.3.2 Stichprobencharakteristik und Kontextfaktoren .............ccccoevvviiiiiiniieiiiniieiiens 95
5.3.2 Erfassung des subjektiven Therapieerfolgs..........cccevvvieriieiiieniieiiiienieeieesie e 96
5.3.4 Operationalisierung religids-spiritueller Variablen .............cooeeiiiniiiniiineniien, 96
5.3.5 Theoretischer Anspruch und empirische Abdeckung............ccoccoeiiiiiiiniiinnn. 97
5.3.6 Begrenzte Erfassung individueller r/s Differenzierungen...........cccocceevieenieniieennnns 97

5.4 Zusammenfassung der DisKUSSION ......c..oeviiriiiiiiiiieieeeeeeeeee e 97
6. FaZit & AUSDIICK ...ooueiiiiieiiee ettt ettt e 99
DANKSAZUNG ...ttt ettt et e ht e et e bt et e bt e et e bt e eareenateen 100
LIteraturVerZEICHNIS ....couuiiiiiieiieiiie ettt sttt e eas 101
EigenstandigkeitSerKIArUNG .........oooiiiiiiiiiee e e e 121
F N 1121 TP 122
Anhang A: Epistemische Ebenen der Sinn- und Glaubenspsychologie...........c.ccccveeneee. 122
Anhang B: Klassifikation der klassischen Gottesbilder ...........ccccoecvveviiieiniieenciiiniieee. 124
Anhang C: Kurzfassung des urspriinglichen Kapitel zur Krisenbewdltigung..................... 128
Anhang D: Fragebogenkatalog + informed Consent...........cceeevuveerciieeniieeniiieenie e 131
Anhang E: FIyer Zur StUAI€ .........coooiiiiiiiiiieieeee et 144
Anhang F: Veranschaulichung der Deskriptivstatistiken der CRSi-7 Dimensionen.......... 145
Anhang G: Veranschaulichung Deskriptivstatistiken der SpNQ-20 Dimensionen............ 148

Anhang H: Korrelationsmatrix - Spirituelle Bediirfnisse und subjektiver Therapieerfolg 150

Anhang I: Konfessionelle Zugehdrigkeiten in der Studie (Haufigkeitstabelle) ................. 152



Tabellenverzeichnis

Tabelle 1: Deskriptivstatistik der CRS-Dimensionen

Tabelle 2: Deskriptivstatistik der SpNQ-20 Dimensionen

Tabelle 3: CRSi-7 und SOC-L9

Tabelle 4: Dimensionen der CRSi-7 und SOC-L9

Tabelle 5: SpNQ-20 und SOC-L9

Tabelle 6: Resilienz, Zentralitit, spirituelle Bediirfnisse & Kohdrenzgefiihl

Tabelle 7: Subjektiver Therapieerfolg, Zentralitét, spirituelle Bediirfnisse, Kohdrenzgefiihl und

Resilienz

III



Abbildungsverzeichnis

Abbildung 1: Modell spiritueller Denkschemata, Deutungsmuster, Coping und Stressoren
Abbildung 2: Das Meaning-Making-Modell nach Park (2010)

Abbildung 3: Das Vulnerabilitéts-Stress-Modell

Abbildung 4: CRSi-7: Verteilung der Zentralitét

Abbildung 5: SpNQ-20: Spirituelle Bediirfnisse

Abbildung 6: Kohérenzgefiihl (SOC-L9) und Resilienz (RS-13)

vV



Abkiirzungsverzeichnis

APA - American Psychological Association
BE = Wahrgenommener Behandlungserfolg
BeG — Bediirfnis etwas zu geben

BiF - Bediirfnis nach innerem Frieden

EB - Existenzielle Bediirfnisse

HB — Hoffnung auf Besserung

RB — Religiose Bediirfnisse

R/S — Religiositat/Spiritualitit

SV — Subjektive Symptomverbesserung
WHO — World Health Organisation

7B — Zufriedenheit mit der Behandlung



1. Einleitung — Glaube & Gesellschaft heute

Eine vollstindige Sidkularisierung der westlichen Gesellschaft und das allméhliche
Verschwinden von Religion galten lange als charakteristische Merkmale der Moderne und
Postmoderne. Es wurde davon ausgegangen, dass naturwissenschaftlicher Fortschritt
zwangsliufig zu einem Riickgang religioser Uberzeugungen und damit zu einem Bedeutungs-
verlust der Kirchen als religiose Institutionen fithren miisste (vgl. Ruhland, 2008). Diese
Annahme schien zunichst durch empirische Daten gestiitzt, da die Zahl der Kirchenmitglieder
in den vergangenen Jahrzehnten tatsidchlich zuriickging (vgl. Bertelsmann Stiftung, 2023). Seit
den 1970er Jahren zeigt sich jedoch ein gegenldufiger Trend, denn das Interesse an religiosen
und spirituellen Themen hat deutlich zugenommen. Bereits die frithesten modernen
Gesellschaften erkannten, dass technischer Fortschritt existentielle Fragen nur unzureichend
beantworten kann (vgl. Safranski, 2002). Kultur und Sozialwissenschaften sprechen in diesem
Zusammenhang zunehmend von einer spirituellen Wende, in der sich eine humanistische
Abkehr von reduktionistischen Menschenbildern mit einem sinkenden Vertrauen in kirchliche
Institutionen verbindet (vgl. Bertelsmann Stiftung, 2023). Damit einher geht ein verbreitetes
Gefiihl existenzieller Unzufriedenheit, also der Eindruck, dass etwas Wesentliches im Leben
fehlt (vgl. Frankl, 1982). Viele Menschen berichten in diesem Zusammenhang von innerer
Leere oder Unruhe, konnen dieses Empfinden jedoch nicht pridzise benennen. Einige
Autorinnen und Autoren vertreten die Auffassung, dass eine starke kulturelle Betonung
rationaler Denk- und Lebensformen dazu beitragen kann, dass der Zugang zu emotionalen und
spirituellen Erfahrungsdimensionen eingeschrinkt wird (vgl. Ruhland, 2008). Diese Deutung
ist nicht als pauschale Behauptung zu verstehen, sondern als eine mogliche Perspektive
innerhalb des breiten wissenschaftlichen Diskurses. Unabhédngig davon bleibt die grundlegende
spirituelle Veranlagung des Menschen bestehen, also das Bediirfnis nach Orientierung, Halt
und einer Bedeutungsebene, die iiber das eigene Selbst hinausweist (vgl. Ruhland, 2008). Zu
Beginn des 21. Jahrhunderts gaben bereits 57 Prozent der Deutschen an, an eine iibergeordnete
Kraft zu glauben (vgl. Schowalter & Murken, 2003). Die Befunde des Religionsmonitors der
Bertelsmann Stiftung zeigen zudem, dass sich der Glaube der deutschen Bevolkerung verstarkt
in religiose und spirituelle Selbstzuschreibungen ausdifferenziert (vgl. Bertelsmann Stiftung,
2008). Vor diesem Hintergrund wird die klassische Sékularisierungs-these zunehmend kritisch
gesehen. Polak (2006) spricht in diesem Zusammenhang von einer Respiritualisierung der
Gesellschaft. Diese Entwicklung spiegelt sich auch in der wachsenden Zahl religioser und
spiritueller Publikationen wider, die sowohl im deutschsprachigen als auch im internationalen

Raum stark zugenommen haben (vgl. Fischler, 2013; Utsch et al., 2018). Ergénzend verweist

1



Murken (2015) darauf, dass insbesondere im angloamerikanischen Raum eine deutlich stirkere
religionspsychologische Forschungs-landschaft besteht, wihrend entsprechende Strukturen in
Deutschland seit Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts kaum institutionell verankert sind.

Interdiszipliniires Interesse. Interdisziplindre Forschungsinteressen zeigen seit
einigen Jahren eine zunehmende Aufmerksamkeit fiir religiose und spirituelle Phdnomene.
Ruhland (2008) gibt hierzu einen breiten Uberblick und verweist auf Entwicklungen in
Philosophie, Soziobiologie, Anthropologie und Religionswissenschaft. In der Philosophie
setzen sich etwa Habermas (2001), Joas (2004), Metzinger (2006) und Sloterdijk (1997) erneut
mit Fragen von Religion auseinander. In soziobio-logischen Ansédtzen wird diskutiert, ob
religiose Vorstellungen iiber Trost, Schutz oder gerechte Weltordnungen evolutions-psycho-
logisch funktionale Beitrdge zum sozialen Zusammenbhalt leisten konnten (Voland & Soling,
2004). Anthropologische und religions-wissenschaftliche Studien betonen die soziale
Bindungskraft ritueller Praktiken und verweisen auf Spiritualitdt als grundlegendes Bediirfnis
(vgl. Baatz, 2006; Baier, 2007; Mode, 2000; Sosis, 2005). Auch natur-wissenschaftliche
Disziplinen wie Genforschung und Neurowissenschaft widmen sich verstirkt den biologischen
Grundlagen religioser Erfahrungen, wobei einzelne Autorinnen und Autoren sogar neuro-
biologische oder genetische Dispositionen fiir Religiositit postulieren (vgl. Alper, 2002;
Hamer, 2005). Fiir die Psychologie und Medizin ist besonders relevant, dass die Untersuchung
korperlicher und psychischer Auswirkungen spiritueller oder mystischer Erfahrungen
zunehmend an Bedeutung gewinnt (vgl. Galuska, 2003; Heusser, 2006; Matthews, 2000; Piron,
2003; Utsch, 2018b, Utsch, 2018d; Utsch et al., 2018). Auch in der Psychotherapie finden
spirituelle Dimensionen vermehrt Eingang in theoretische und praktische Ansdtze. Neben der
Orientierung der Verfahren der Dritten Welle der Verhaltenstherapie an ferndstlichen
Traditionen (Hathaway & Tan, 2009) entstehen im Rahmen einer Vierten Welle Bemiihungen,
kultur- und glaubenssensiblere Konzepte zu entwickeln, die stirker an den individuellen Sinn-
und Wertestrukturen der Patientinnen und Patienten ansetzen. Diese Entwicklungen werden als
Beitrag zu einer personalisierten Psychotherapie verstanden, welche die religiosen und
spirituellen Bezugssysteme als bedeutsame Ressourcen in den therapeutischen Prozess
einbezieht (vgl. Helg, 2000; Hundt, 2007; Madert, 2007; Peteet, 2018; Seefeldt, 2001).

Vierte Welle. Die aktuelle Diskussion um eine Vierte Welle der Psychotherapie nimmt
Bezug auf Entwicklungen, die eine stdrker individualisierte und mechanismenorientierte
Perspektive verfolgen. Personalisierte Psychotherapieforschung richtet ihren Blick nicht mehr
allein auf Symptome oder Diagnosegruppen, sondern zunehmend auf die biografisch gepréigten

Sinn- und Glaubenssysteme, die fiir das Erleben psychischer Krisen und fiir therapeutische



Veranderungsprozesse bedeutsam sein konnen. Damit erweitert sie die Perspektiven der Dritten
Welle, indem sie existenzielle Dimensionen und subjektive Weltdeutungen methodisch ernst
nimmt und als potenziell wirksame therapeutische Ressourcen einordnet (vgl. Peteet, 2018). In
diesem Sinne ldsst sich auch das iibergeordnete Forschungsprogramm (,,F.A.C.E.“) nach-
vollziehen, in dessen Rahmen das vorliegende Projekt angesiedelt ist (vgl. Universitit
Greifswald, 2025). Es knlipft an die Bestrebungen an, individuelle Voraussetzungen, zentrale
Wirkmechanismen und mogliche belastende Therapieeffekte genauer zu erfassen und damit ein
differenziertes Verstindnis der menschlichen Erfahrungs- und Sinnstruktur im therapeutischen
Kontext zu ermoglichen. Religionspsychologische Fragestellungen und die Bedeutung existen-
zieller Bezlige gewinnen dabei an Sichtbarkeit, da sie flir das Verstindnis von Resilienz,
Kohirenz und subjektivem Behandlungserleben eine zentrale Rolle spielen. Die vorliegende
Arbeit positioniert sich in dieser Forschungstradition, indem sie untersucht, welche Rolle
Glaubenssysteme und Sinnkonstruktion im Kontext psychiatrischer Behandlung fiir das
Kohirenzgefiihl von Patient*innen haben.

Epistemische Einordnung und begriffliche Abgrenzung. Die Untersuchung von
Glaubenssystemen im Zusammenhang mit psychischer Gesundheit setzt eine klare begriffliche
Orientierung voraus. In dieser Arbeit bezeichnet Glaube eine kognitiv-emotionale Struktur der
Sinnregulation, die Menschen dabei unterstiitzt, Erfahrungen in ein iibergeordnetes Welt-
verstdndnis einzuordnen (vgl. Antonovsky, 1979; Park, 2010; Pargament, 1997). Sinn dient als
Deutungsrahmen, der Handlungen, Beziehungen und Belastungen kohirent macht. Kohdrenz
wiederum beschreibt nach Antonovsky (1979) das Vertrauen darin, dass das eigene Leben
verstehbar, handhabbar und bedeutsam ist. Diese Grundbegriffe sind zugleich in ein breiteres
religionspsychologisches und religionssoziologisches Verstindnis eingebettet. Nach Campiche
(2004) kann der durch Individualisierung ausgeloste Wandel im religiosen Erleben als eine
Verschiebung von Religion hin zu Spiritualitit interpretiert werden. Wéhrend Religion
iiberwiegend gemeinschaftlich organisierte Glaubenspraxis mit klaren Traditionen und Regeln
umfasst, beschreibt Spiritualitét stiarker die personliche Lebensgestaltung und das individuelle
innere Erleben. In der Religionssoziologie wird Spiritualitit zunehmend losgeldst von
christlich-traditionellen Beziigen verstanden und entwickelt sich damit zum Gegenpol institu-
tionalisierter Religion (vgl. Campiche, 2004, zitiert nach Ruhland, 2008). Aus kognitions-
psychologischer Perspektive ist diese Unterscheidung bedeutsam, da Religiositit und
Spiritualitdt jeweils unterschiedliche Merkmale, Praktiken und Symbolsysteme ausbilden, die
jedoch beide den Glauben an eine hohere Wirklichkeit umfassen und damit den individuellen

Deutungshorizont iiber das empirisch Erfahrbare hinaus erweitern (vgl. Barrett, 2000; Streib &



Hood, 2016; Zinnbauer & Pargament, 2005). Diese transzendente Bezugsdimension verleiht
dem Denken, Erleben und Verhalten eine spezifische Farbung und bildet den zentralen
Untersuchungsgegenstand der Glaubenspsychologie, die erforscht, wie metaphysische Uber-
zeugungen kognitive Prozesse, Emotionen und Handlungsorientierungen beeinflussen konnen
(vgl. Hood et al., 2009; Huber, 2003). Die genannten Begriffe verweisen zugleich auf
unterschiedliche Erkenntnisebenen, die den interdisziplindren Charakter des Gegenstands
bestimmen. Symbolisch-anthropologische Perspektiven betrachten Glauben als kulturelles
Ausdruckssystem menschlicher Sinnsuche (vgl. Frankl, 1982; Jung, 1966, 1989; Tillich, 1957).
Psychologische Ansitze betonen seine Funktionen fiir Identitit, Emotion und Bewaltigung (vgl.
Kelly, 1955; Lazarus & Folkman, 1984). Empirische Forschung richtet den Blick auf
beobachtbare Zusammenhénge zwischen Glaubenssystemen, Kohirenz und Gesundheit (vgl.
Antonovsky, 1979; Hood et al., 2009; Koenig et al., 2012; Pargament, 1997; Park, 2010). Diese
mehrschichtige Struktur macht deutlich, dass Glauben und Sinn nicht einer einzelnen Disziplin
zugeordnet werden konnen. Sie stellen Grenzphédnomene dar, die an der Schnittstelle zwischen
subjektiver Erfahrung, kultureller Symbolik und empirischer Priifbarkeit liegen. Fiir die
vorliegende Arbeit wird eine psychologisch-funktionale Position eingenommen. Untersucht
werden nicht metaphysische Wahrheitsanspriiche, sondern die psychologischen Funktionen,
Korrelate und moglichen Wirkmechanismen von Glaubenssystemen im Kontext psychischer
Belastung. Zur Orientierung dient Anhang A, der die erkenntnistheoretischen Ebenen der Sinn-
und Glaubenspsychologie tabellarisch zusammenfasst und die in dieser Studie vertretene
empirisch-psychologische Position einordnet.

Bedarf einer glaubenssensiblen Psychotherapie. Mit der zunehmenden religiosen
Diversitit in Deutschland stehen Psychotherapeut*innen immer hiufiger vor der Aufgabe,
unterschiedliche Glaubenshintergriinde und damit verbundene Gesundheitsvorstellungen zu
beriicksichtigen (vgl. Agorastos, 2010; Erim 2009). Dies unterstreicht den Bedarf an
spezifischen Kompetenzen in Kultur- und Religionssensibilitit. Eine Studie von Hofmann und
Walach (2011) zeigt, dass religiose und spirituelle Themen bei rund einem Fiinftel der
Patient*innen auftreten, wihrend sich die grosse Mehrheit der Therapeut*innen unzureichend
darauf vorbereitet fiihlt und eine stirkere Beriicksichtigung solcher Inhalte in der Ausbildung
wiinscht. Auch aus Patientensicht ist die Thematisierung von Glauben bedeutsam. Viele
bewerten sie als angemessen und wiinschen sich eine explizite Einbeziehung ihrer religiosen
Hintergriinde (vgl. Johnson & Hayes, 2003). Religiose Patient*innen befiirchten zudem, dass
eine religionsunsensible Therapie zentrale Aspekte ihrer Identitdt verfehlen konnte. Akzeptanz

und Respekt gegeniiber ihren Uberzeugungen stiirken hingegen die therapeutische Beziehung



(vgl. Mayers et al., 2007). Auch meine Bachelorarbeit (Schéufele, 2024) weist darauf hin, dass
der Wunsch nach der Integration existenzieller Themen in die Psychotherapie umso aus-
gepragter war, je starker die Glaubenssysteme der Wartelisten Klient*innen verankert waren,
gemessen iiber Zentralitit der Glaubensinhalte (vgl. Huber, 2003) und spirituelle Bediirfnisse
(vgl. Biissing et al., 2010). Dieser Zusammenhang zeigte sich sogar bei Personen ohne
artikuliertes Glaubenssystem, etwa bei atheistischen Klient*innen. Dies passt zum religions-
wissen-schaftlichen Hinweis auf einen blinden Fleck in der Spiritualititsforschung, da
Spiritualitdt haufig individualisiert bleibt und weniger an kollektive Glaubensannahmen ge-
bunden ist (vgl. Richard & Freund, 2012). Daraus ergibt sich die Notwendigkeit, individuelle
Spiritualitits-konzepte in zukiinftigen Studien differenzierter zu erfassen, etwa auch qualitativ
durch hermeneutische Verfahren (vgl. Noth, 2010). Langfristig soll ein kulturneutraler
Deutungs-rahmen fiir r/s Glaubenssysteme entwickelt werden, um die begrifflichen Unschirfen
zwischen Spiritualitdt und Religiositit besser aufzulosen (vgl. Knoblauch, 2006; Utsch 2014,
S. 33).

Einfiihrung in die Glaubenspsychologie. Die Glaubenspsychologie untersucht, wie
Menschen religiose und spirituelle Vorstellungen nutzen, um ihr Erleben, Denken und Handeln
zu strukturieren. Im Zentrum steht dabei nicht die institutionelle Religion, sondern die
psychologische Funktion solcher Uberzeugungen fiir Sinn, Orientierung und Identititsbildung.
Frithere Arbeiten aus der Religions-psychologie haben gezeigt, dass Glaubenserleben hiufig
als subjektiv bedeutsame Form der Weltdeutung auftritt, in der Menschen Erfahrungen des
Verbundenseins, der Transzendenz und der existenziellen Orientierung verarbeiten (vgl. James,
1902/1997; Jung, 1966; Jung, 1989; Maslow, 1970). Aus psychologischer Perspektive konnen
Glaubenssysteme als individuelle Deutungsrahmen verstanden werden, die Selbstbild, Weltbild
und Transzendenzbeziige zu einer zusammenhéngenden Sinnstruktur verbinden (vgl. 2.1.3). Sie
bieten damit ein Ordnungsmodell, in dem existenzielle Fragen bearbeitet und Erfahrungen in
einen verstindlichen Zusammenhang gestellt werden konnen (vgl. 2.1.4). Forschungs-
ergebnisse weisen darauf hin, dass diese Systeme sowohl ressourcenorientierte als auch
belastende Wirkungen entfalten kdnnen, abhéngig davon, wie stabil, flexibel und integriert sie
in der individuellen Lebensgeschichte verankert sind (vgl. Frankl, 1982; Huber, 2003;
Pargament, 1997; Schnell, 2020). Diese Ambivalenz fiihrt zu einer zentralen Frage der
Glaubenspsychologie, mit welcher sich auch diese vorliegende Masterarbeit theoretisch wie
empirisch auseinandersetzen wird: In welchem Mall wirken religiése oder spirituelle
Glaubenssysteme psychologisch funktional oder dysfunktional? Wihrend ein integriertes

Sinnsystem Orientierung, emotionale Stabilitit und Bewdéltigungsfahigkeit fordern kann,



besteht zugleich die Mboglichkeit, dass rigide oder konflikthafte Glaubenshaltungen
Unsicherheit verstirken oder zu innerer Dissonanz beitragen. Im Rahmen dieser Arbeit wird
daher untersucht, wie sich Struktur und Zentralitit individueller Glaubenssysteme auf das
Kohirenzgefiihl auswirken und in welchem Ausmall sie im klinischen Kontext als

psychologische Ressource oder als Risikofaktor wirksam werden.



2. Theoretischer Hintergrund

Der theoretische Teil dieser Arbeit entfaltet die psychologischen Grundlagen des
Zusammenhangs zwischen Glaubenssystem, Sinnkonstruktion und psychischer Gesundheit im
Kontext seelischer Krisen. Im ersten Kapitel wird erldutert, wie das Kohdrenzgefiihl aus der
kognitiven Sinnkonstruktion einer triadischen Weltanschauung hervorgeht (vgl. 2.1), die sich
aus Selbstbild, Weltbild und Gottesbild zusammensetzt und den Deutungsrahmen individueller
Erfahrung bildet (vgl. 2.1.3). Der Glaube wird dabei als psychologisches System verstanden,
das Erfahrungen ordnet, Bewertungen lenkt und das Gefiihl innerer Stimmigkeit herstellt (vgl.
2.1.4). Innerhalb dieses Ansatzes ist er eng mit dem Gottesbild verbunden, da beide auf
derselben Ebene der kognitiven Sinnkonstruktion wirken und zentrale Bezugspunkte
individueller Weltdeutung bilden. Unter Bedingungen psychischer Krise wird dieses System
besonders herausgefordert, da Inkonsistenzen zwischen Uberzeugung und Erfahrung zu
Dissonanz und Desorientierung fithren konnen (vgl. 2.2). Zur Erkldrung dieser Dynamik
werden drei theoretische Perspektiven herangezogen, die den Zusammenhang zwischen
Sinnkonstruktion und Kohérenz verdeutlichen. Zudem wird gezeigt, wie Prozesse der
Dissonanzreduktion, Ressourcenaktivierung und Sinnwiederherstellung im weiteren Verlauf
des Theorieteils die Grundlage der Krisenbewiltigung bilden und welche Rolle dabei psycho-
therapeutische und klinisch glaubenspsychologische Ansitze einnehmen (vgl. Anhang C).

Theoretischer Kern. Ausgangspunkt bildet das Konzept des Kohdrenzgefiihls nach
Antonovsky (1987), das beschreibt, wie ein iiberdauerndes Vertrauen in die Verstehbarkeit,
Handhabbarkeit und Sinnhaftigkeit des eigenen Lebens zur psychischen Gesundheit beitrigt
(vgl. 2.1.1). Ergédnzend liefert die Theorie der personlichen Konstrukte von Kelly (1955) eine
kognitive Erkldrung dafiir, wie Menschen ihre Erfahrungen in Deutungssysteme einordnen und
diese anpassen, um Kohérenz und Kontrolle zu wahren (2.1.2). Die Theorie der kognitiven
Dissonanz nach Festinger (1957) verdeutlicht schlieflich, welche inneren Spannungen
entstehen, wenn Uberzeugungen und Erfahrungen einander widersprechen, und wie daraus
Prozesse der Neuorientierung hervorgehen (vgl. 2.1.3; 2.1.4). Die drei theoretischen
Perspektiven werden in einem gemeinsamen Rahmenmodell zusammengefiihrt, das auf der
Weltanschauung als triadischem Deutungssystem aus Selbstbild, Weltbild und Gottesbild
aufbaut (vgl. Rizzuto, 1979; Sire, 2009). Dieses Modell bildet die kognitive Grundlage, auf der
Glaubenssysteme entstehen, sich verdndern und im Spannungsfeld von Krise und Gesundheit
wirksam werden. Damit wird der Glaube als psychologisch relevantes Sinnsystem gefasst, das
in Abhéngigkeit von seiner Integration in die individuelle Weltanschauung zum Aufbau, Erhalt

oder zur Wiederherstellung des Kohidrenzgefiihls beitragen kann.



2.1 Kohérenzgefiihl & Sinnkonstruktion

,Die geistige Freiheit des Menschen, die man ihm bis zum letzten Atemzug nicht
nehmen kann, 148t ihn auch noch bis zum letzten Atemzug Gelegenheit finden, sein

Leben sinnvoll zu gestalten. (Frankl, 1946/2010, S. 142)

Das Bediirfnis, dem eigenen Leben Sinn und innere Ordnung zu verleihen, gehort zu
den zentralen psychischen Aufgaben des Menschen. Diese Fihigkeit, Erfahrungen zu deuten
und in ein iibergeordnetes Ganzes einzuordnen, bildet die Grundlage der psychischen Kohdirenz.
Im Kontext dieser Arbeit wird sie als kognitiver und existenzieller Prozess verstanden, der
durch das Zusammenspiel zwischen Deutungskompetenz, Weltanschauung und Erfahrungen
dynamisch entsteht. Damit ldsst sich der Begriff der Sinnkonstruktion theoretisch prézisieren:

Er verweist auf jenen Prozess, der im Konzept des Kohédrenzgefiihls strukturell gefasst wird.

2.1.1 Kohiirenzgefiihl

Das Konzept des Kohidrenzgefiihls liefert einen theoretischen Ausgangspunkt fiir die
Frage, wie Individuen aus Erfahrung Sinn und Ordnung ableiten. Als Kern der Salutogenese
beschreibt es die Fahigkeit, die eigene Lebenswelt kognitiv zu strukturieren und emotional zu
integrieren. Damit fungiert es zugleich als Bindeglied zwischen kognitiver Stabilitdt und
existenzieller Sinnorientierung - zwei Dimensionen, die in dieser Arbeit {iber die Verbindung

zu Glaubenssystemen und Weltanschauung weitergefiihrt werden.

2.1.1.1 Definition & Komponenten
Antonovsky (1979, 1987, 1993) beschreibt das Kohirenzgefiihl (Sense of Coherence,
SOC) als eine stabile, zugleich entwicklungsfahige Lebensorientierung, die sich in einem
iiberdauernden Vertrauen ausdriickt, dass innere und dullere Reize strukturierbar, erklarbar und
bewiltigbar sind. Es reprisentiert damit eine Grundhaltung gegeniiber der Welt und dem
eigenen Leben, die auf Ordnung, Vorhersagbarkeit und Sinn beruht. Das Kohdrenzgefiihl setzt
sich aus drei Komponenten zusammen:
1) Verstehbarkeit: Wahrnehmung von Ereignissen als konsistent, erkldrbar und
vorhersehbar - die kognitive Dimension (vgl. Antonovsky, 1987).
2) Handhabbarkeit: Vertrauen in die Verfiigbarkeit interner und externer Ressourcen zur
Bewiltigung von Anforderungen - die instrumentelle Dimension (vgl. Antonovsky,
1987).
3) Sinnhaftigkeit: Empfinden von Herausforderungen als lohnend und bedeutsam - die

motivationale Dimension (vgl. Antonovsky, 1987).



Diese drei Dimensionen wirken in enger Wechselwirkung: Nur wenn Erfahrungen zugleich
verstehbar, handhabbar und sinnhaft erscheinen, kann Kohérenz als psychische Erfahrung von
Ordnung und Sinn entstehen. Damit ist der theoretische Rahmen umrissen; zugleich stellt sich
die Frage, wie stabil und empirisch trennscharf diese drei Komponenten tatsdchlich sind.
2.1.1.2 Kritik & Konstruktkonvergenz

Trotz seiner konzeptuellen Eleganz gilt das Kohidrenzgefiihl als theoretisch wie empirisch
vielschichtiges Konstrukt. Zahlreiche Studien haben die faktorenanalytische Struktur der von
Antonovsky entwickelten SOC-Skalen (SOC-29, SOC-13) {iiberpriift, ohne die postulierte
Dreiteilung in Verstehbarkeit, Handhabbarkeit und Sinnhaftigkeit konsistent bestétigen zu
konnen. So berichten Schumacher et al. (2000), dass sich in den meisten Untersuchungen
entweder ein Generalfaktor oder abweichende Ladungsmuster ergeben, die nur teilweise mit
Antonovskys urspriinglicher Zuordnung iibereinstimmen. Diese Inkonsistenzen verweisen
darauf, dass die drei Komponenten des SOC, wie Antonovsky (1987) selbst formulierte:
,,inextricably intertwined" seien (vgl. Antonovsky, 1987, S. 86) und weniger als voneinander
trennbare Subdimensionen denn als einheitlicher Kohdrenzmodus zu verstehen sind.

Konstruktkonvergenz. Zudem zeigt sich eine enge Konstruktkonvergenz mit verwandten
psychologischen Ressourcen wie Kontrolliiberzeugung', Selbstwirksamkeit’, Resilienz (vgl.
2.3.1.1), Hardiness® und dispositionalem Optimismus (vgl. Eriksson & Lindstrom, 2006;
Schumacher et al., 2000). Die hohen Korrelationen zu diesen Konzepten werden teils als
Validititsproblem interpretiert, konnen jedoch auch als Hinweis darauf verstanden werden,
dass das Kohirenzgefiihl eine Meta-Ressource darstellt; respektive eine {ibergreifende
Integrationsleistung, die kognitive, emotionale und motivationale Komponenten psychischer
Gesundheit verbindet. Aus dieser konzeptionellen Uneindeutigkeit ergibt sich die Notwen-

digkeit, den empirischen Gesundheitsbezug genauer zu betrachten.

! Kontrolliiberzeugungen = Kontrolliiberzeugungen (,,Jocus of control") bezeichnen die generalisierte Erwartung
einer Person, inwieweit sie selbst (internal) oder duflere Krifte wie Zufall, Schicksal oder andere Menschen
(external) das eigene Leben und dessen Ergebnisse bestimmen. Personen mit internaler Kontrolliiberzeugung
erleben sich selbst als wirksam und verantwortlich fiir eigene Handlungen, wédhrend externale
Kontrolliiberzeugungen mit einem Gefiihl der Fremdbestimmung und geringerer Selbstwirksamkeit einhergehen
(vgl. Rotter, 1966).

2 Selbstwirksamkeit = Die Selbstwirksamkeit bezeichnet nach Bandura (1977) die Uberzeugung einer Person,
durch eigenes Handeln bestimmte Situationen meistern und gewiinschte Ergebnisse erreichen zu konnen. Sie kann
daher als der Glauben an die eigene Fahigkeit, ein Verhalten erfolgreich auszufiihren, das notwendig ist, um
Einfluss auf Ereignisse zu nehmen, verstanden werden.

3 Hardiness = Das ,,Hardiness-Konzept“ entspricht der psychologischen Widerstandskraft. Klassischerweise
besteht es aus den folgenden drei Komponenten: 1) Commitment (Engagement/Verpflichtung) als Tendenz aktiv
und involviert zu bleiben, statt sich zuriickzuziehen, 2) Control (Kontrolle) als die Uberzeugung, einen Einfluss
auf Ereignisse und Ergebnisse hat, 3) Challenge (Herausforderung) als innere Haltung, Verédnderungen als Chance
und nicht nur als Bedrohung zu sehen (vgl. Kobasa, 1979).



2.1.1.2 Kohdrenz & Gesundheit (Salutogenese)

Antonovsky entwickelte das Konzept im Rahmen seiner Salutogenese-Theorie, die
nicht fragt, warum Menschen krank werden, sondern warum sie gesund bleiben (vgl.
Antonovsky, 1979). Kohirenz fungiert dabei als zentrale psychische Ressource, die Stressoren
abpuffert und adaptive Bewiltigungsprozesse begiinstigt. Ein stark ausgepragtes Kohdrenz-
gefuihl korreliert konsistent mit psychischer Gesundheit, Resilienz und Lebens-zufriedenheit,
wihrend niedrige Werte mit erhdhter Anfalligkeit fiir Stress, Depression und Angst einher-
gehen (vgl. Aguilar-Latorre et al., 2023; Eriksson & Lindstrom, 2006; Schéfer et al., 2023).

Kohirenzgefiihl und psychische Krisen. So zeigt eine Meta-Analyse von Schifer und
Kolleg*innen (2023) einen mittleren negativen Zusammenhang zwischen Koharenzgefiihl und
psychischen Problemen von » = -0.46 (95 % KI [-0.53; -0.39]), was die robuste Schutzwirkung
eines starken Kohirenzgefiihls gegeniiber psychischer Belastung unterstreicht. Der Effekt war
besonders ausgeprigt bei internalisierenden Storungen wie Depression, Angst und sozialer
Riickzugsneigung, wihrend er bei externalisierenden Symptomen und psychosomatischen
Beschwerden etwas geringer ausfiel (vgl. Schéfer et al., 2023).

Kohirenzgefiihl und chronische Belastungen. Aguilar-Latorre und Kolleg*innen
bestitigen (2023) diese Ergebnisse im Rahmen einer systematischen Ubersichtsarbeit, die bei
Patient*innen mit chronischen Schmerzen einen gepoolten negativen Zusammenhang zwischen
Kohirenzgefiihl und depressiven Symptomen von » = -0.55 (95 % KI [-0.70; -0.41]) fanden.
Diese Ergebnisse verdeutlichen, dass ein starkes Kohérenzgefiihl auch unter chronischen
Belastungen eine bedeutsame protektive Funktion fiir emotionale Stabilitit und psychische
Anpassungsfahigkeit erfiillen kann (vgl. Aguilar-Latorre et al., 2023).

Damit stehen die Befunde im Einklang mit Kolip et al. (2000), die betonen, dass das
Kohirenzgefiihl die ,,gesundheitsfordernde Fahigkeit" eines Individuums widerspiegelt,
Sinnzusammenhinge zu erkennen und Belastungen in ein iibergeordnetes Lebensschema
einzuordnen. Es kann somit als psychologisches Kernelement der kognitiven Ordnung
betrachtet werden.

Kohirenzgefiihl als dynamischer Integrationsfaktor. Schumacher et al. (2000)
weisen jedoch darauf hin, dass die empirische Nidhe des SOC zu Personlichkeitsmerkmalen wie
Neurotizismus, negativer Affektivitdt und Depressivitdt eine methodische Herausforderung
darstellt. Die hohen negativen Korrelationen zwischen diesen Variablen lassen sich sowohl als
Ausdruck gemeinsamer Varianz (z. B. emotionale Stabilitdt) als auch als Hinweis auf eine iiber-
geordnete psychologische Struktur deuten. In der hier vertretenen Perspektive spricht diese

Befundlage fiir die Auffassung, dass Kohdrenz nicht als isoliertes Trait-Konstrukt, sondern als

10



dynamischer Integrationsfaktor innerhalb des psychischen Funktionssystems zu verstehen ist.
Seine Wirkung auf Gesundheit und Bewiltigung erfolgt demnach weniger direkt als vielmehr
vermittelt liber die Fahigkeit, Erfahrungen in ein sinnhaftes Deutungssystem einzubetten - eine
Funktion, die in Kapitel 2.1.3 im Zusammenhang mit der triadischen Weltanschauungsstruktur
weiter ausgefiihrt wird. Damit riickt die Frage in den Mittelpunkt, welche psychologischen
Mechanismen die Entstehung dieser Erfahrung ermdglichen.

2.1.1.3 Kohdrenz als kognitive Ordnung

Wihrend Antonovsky das Kohédrenzgefiihl als {iberdauernde Lebensorientierung
versteht, wird es im Rahmen dieser Arbeit als psychologisches Produkt einer funktionierenden
kognitiven Sinnkonstruktion interpretiert, in der r/s Glaubenssysteme eine integrative Rolle
innerhalb der weltanschaulichen Triade einnehmen (vgl. 2.1.3; 2.1.4). Die Weltanschauung
fungiert dabei als Deutungsrahmen, in dem Erfahrungen kognitiv eingeordnet, emotional
verarbeitet und durch metaphysische Annahmen religioser oder spiritueller Art auf eine
existenzielle Ebene erweitert werden konnen (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Park, 2010). Dieser
fortlaufende Prozess der Bedeutungsbildung entspricht funktional dem Aufbau und Erhalt von
Kohérenz.

Das Kohidrenzgefiihl 14sst sich somit als subjektive Erfahrung kognitiver Ordnung
verstehen. Es entsteht, wenn zwischen Weltanschauung und erlebter Realitit eine hinreichende
Passung besteht und das Individuum sein Selbst und Weltverstindnis als stimmig erlebt. Wird
diese Passung gestort, etwa durch existentielle Krisen, widerspriichliche Erfahrungen oder den
Verlust zentraler Glaubensiiberzeugungen, kann Kohérenzverlust zu kognitiver Dissonanz (vgl.
Festinger, 1957), Desorientierung und psychischer Belastung fiihren (vgl. 2.2.1.2.1). Vor
diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie diese kognitive Ordnung Kkonstruiert,
aufrechterhalten und im Angesicht von Widerspriichen transformiert wird. Die Theorie der
personlichen Konstrukte von George A. Kelly (1955) bietet hierfiir ein priazises Modell. Sie
beschreibt die grundlegenden kognitiven Mechanismen, durch welche Individuen ihre Realitét
strukturieren, Deutungsmuster bilden und fortlaufend anpassen, um Kohérenz und Orientierung

zu bewahren.

2.1.2 Theorie der personlichen Konstrukte

Die Theorie der personlichen Konstrukte wurde von George A. Kelly (1955) entwickelt
und zdhlt zu den zentralen kognitiven Ansétzen der Psychologie des 20. Jahrhunderts. Sie
beschreibt den Menschen als aktiv forschendes Wesen, das fortwahrend versucht, seine Umwelt
zu verstehen, zu strukturieren und zukiinftige Ereignisse vorherzusagen. In diesem Verstindnis

reagiert der Mensch nicht passiv auf Reize, sondern entwickelt individuelle Deutungsmuster,

11



mit deren Hilfe er die Realitdt interpretiert und eigene Erfahrungen ordnet (vgl. Kelly, 1955;
Walker & Winter, 2007). Diese Deutungsmuster bezeichnet Kelly als personliche Konstrukte.
2.1.2.1 Grundannahmen und Mechanik

Psychische Organisation. Ein persénliches Konstrukt ist eine bipolare mentale
Dimension, entlang derer Erfahrungen verglichen, bewertet und eingeordnet werden, etwa
»sicher - unsicher" oder ,,gerecht - ungerecht". Solche Konstrukte bilden zusammen ein
hierarchisch organisiertes System, das Wahrnehmung, Emotion und Verhalten lenkt (vgl.
Fransella, 2003). Jeder Mensch verfligt iiber ein einzigartiges Konstruktionssystem, das sich
aus fritheren Erfahrungen speist, kulturell geprigt ist und eine subjektive Wirklichkeit
hervorbringt (vgl. Kelly, 1955). Dieses System dient in erster Linie der Antizipation: Menschen
nutzen ihre Konstrukte, um Ereignisse vorherzusagen und damit ein Gefiihl von Kontrolle und
Kohirenz zu erzeugen (vgl. Walker & Winter, 2007).

Dynamik. Kelly beschreibt diesen Prozess als einen zyklischen Vorgang aus
Antizipation, Erfahrung und Revision. Erfahrungen werden mit bestehenden Konstrukten
abgeglichen, wodurch entweder Bestitigung oder Widerspruch entsteht. Fiihren neue
Erlebnisse zu Widerspriichen, kommt es zu einem inneren Spannungszustand, der kognitiven
Dissonanz dhnelt (vgl. 2.2.1.4). Um diesen Zustand zu verringern, werden Konstrukte
angepasst, differenziert oder umgedeutet (vgl. Kelly, 1955). Auf diese Weise bleibt das gesamte
Konstruktionssystem dynamisch und lernfahig. Kelly spricht in diesem Zusammenhang von
der psychologischen Aufgabe des Menschen, ein Gleichgewicht zwischen Stabilitdt und
Veranderung herzustellen (vgl. Fransella, 2003).

Sinnkonstruktion. Fiir die vorliegende Arbeit ist besonders relevant, dass Kelly die
Konstruktion von Bedeutung als Grundlage psychischer Stabilitdt beschreibt. Individuen, deren
Konstruktsysteme flexibel und zugleich konsistent sind, verfiigen iiber eine hohere
Anpassungsfahigkeit an Lebensverdnderungen und Belastungen (vgl. Winter & Reed, 2016).
Damit liefert Kelly eine kognitive Erklarung fiir die Entstehung und Aufrechterhaltung von
Kohédrenz: Sie entsteht, wenn das Konstruktionssystem differenziert genug ist, um neue
Erfahrungen zu integrieren, und gleichzeitig stabil genug bleibt, um Identitdt und Sinn zu
wahren (vgl. Walker & Winter, 2007). Damit lésst sich Kellys Ansatz in groere theoretische
Linien einordnen, die die Konstruktion von Bedeutung ebenfalls beschreiben.
2.1.2.2 Theoretische Anschliisse

Piaget. Kellys Theorie ldsst sich in zentrale psychologische Traditionen einordnen, die
sich mit der Frage beschiftigen, wie Menschen Sinn, Ordnung und Identitét konstruieren. Sie

gilt als friihes Fundament der kognitiven Wende und verbindet Elemente aus Lern-,

12



Entwicklungs- und Humanpsychologie. Parallelen bestehen insbesondere zu Piagets
Entwicklungsmodell, das Lernen als fortlaufende Anpassung kognitiver Schemata durch
Assimilation® und Akkommodation’ beschreibt (vgl. Piaget, 1954). Dieses Prinzip spiegelt
Kellys Verstindnis des zyklischen Konstruktionsprozesses® inhaltlich wider.

Frankl, Antonovsky und Festinger. Dariiber hinaus steht Kellys Ansatz in enger
Verbindung zu sinntheoretischen und humanistischen Perspektiven. Frankl (2010) beschreibt
die Suche nach Sinn als Grundantrieb des Menschen. Kelly versteht die Konstruktion
personlicher Bedeutungen in dhnlicher Weise als zentrale Aufgabe psychischer Entwicklung.
Eine theoretische Néhe besteht ebenso zu Antonovskys (1987) Konzept des Kohdirenzgefiihls.
Beide Modelle gehen von einem aktiven, interpretierenden Subjekt aus, das seine Umwelt durch
sinnstiftende Deutungsmuster ordnet, um Orientierung und psychische Stabilitdt zu wahren.
SchlieBlich lassen sich auch Beziige zu Festingers (1957) Theorie der kognitiven Dissonanz
herstellen, insofern beide Ansétze das Streben nach Konsistenz zwischen Erfahrung und
Uberzeugung als Grundmotiv menschlicher Kognition begreifen (vgl. 2.2.1.4 Kognitive
Dissonanz).

Fazit. Kellys Theorie kann damit als Bindeglied zwischen kognitiver, humanistischer
und konstruktivistischer Psychologie verstanden werden. Sie liefert einen theoretischen
Rahmen, der die fortlaufende Selbst- und Welterzeugung des Individuums zu einer
personlichen ,,Lebenswelt” als dynamischen Prozess der Sinnkonstruktion beschreibt, ein
Prozess, der im Kontext dieser Arbeit die psychologische Grundlage fiir die Entstehung und
Stabilisierung von Glaubenssystemen bildet. Damit ist die konzeptionelle Einbettung umrissen,

wodurch sich die klinische Relevanz dieses Modells klarer bestimmen l&sst.

2.1.2.3 Gesundheitliche Aspekte

Die klinische Relevanz von Kellys Theorie liegt in ihrer Erklarung psychischer Stabilitat
als Funktion kognitiver Kohdrenz. Mentale Gesundheit entsteht demnach, wenn das System
personlicher Konstrukte ausreichend flexibel ist, um neue Erfahrungen aufzunehmen, zugleich
aber geniigend Stabilitdt bietet, um Identitdt und Sinn aufrechtzuerhalten (vgl. Kelly, 1955;
Walker & Winter, 2007). Ein zu rigides System fiihrt zu Erstarrung und verhindert die

Integration neuer Erfahrungen, wéhrend ein zu offenes System Desintegration begiinstigt, da

4 Assimilation = Aufnahme neuer Erfahrungen in bestehende kognitive Strukturen, indem neue Informationen an
vorhandene Deutungsmuster angepasst werden (vgl. Piaget, 1954).

5 Akkommodation = Anpassung bestehender kognitiver Strukturen, um widerspriichliche oder neuartige
Erfahrungen zu integrieren (vgl. Piaget, 1954).

¢ Zyklischer Konstruktionsprozess = Kelly beschreibt den menschlichen Erkenntnisprozess als zyklisch, da jedes
Individuum fortlaufend Hypothesen iiber die Welt bildet, diese anhand von Erfahrungen iiberpriift und
anschlieBend seine Deutungsmuster revidiert. Dieser Prozess aus Antizipation, Erfahrung und Revision erméglicht
Lernen, Anpassung und den Erhalt kognitiver Kohérenz (vgl. Kelly, 1955).

13



stabile Orientierungspunkte verloren gehen. Psychische Stabilitidt ergibt sich somit aus dem
fortwidhrenden Gleichgewicht zwischen Stabilitit (a) und Verdnderungsfahigkeit (b), also der
Fahigkeit, Erfahrungen so in das bestehende Konstruktionssystem einzuordnen, dass Kohérenz
und Selbstkonsistenz erhalten bleiben.

Gesundheitsmodell. Da die personlichen Konstrukte die Art und Weise bestimmen,
wie Menschen ihre Wirklichkeit interpretieren, beeinflussen sie unmittelbar die Wahrnehmung
und Verarbeitung von Belastungen. Bereits Kelly (1955) betonte, dass psychische Stabilitét
davon abhingt, inwieweit Individuen ihr personliches Konstruktionssystem flexibel an neue
Erfahrungen anpassen konnen, ohne dabei ihre grundlegende Orientierung zu verlieren.
Autfbauend auf dieser Annahme beschrieben Landfield und Leitner (1980), dass das Ausmal
an Anpassungsfihigkeit und Differenziertheit innerhalb des Konstruktsystems wesentlich
bestimmt, wie erfolgreich Individuen Widerspriiche, Konflikte und emotionale Spannungen
bewiltigen. Leitner (1979, 1984) konnte zeigen, dass Verdnderungen innerhalb personlicher
Konstrukte eng mit Prozessen der Selbstregulation und Emotionsverarbeitung verkniipft sind,
was die klinische Bedeutung von Flexibilitdt und Kohérenz innerhalb des Konstruktsystems
unterstreicht. Psychische Gesundheit kann daher als Ausdruck einer gelungenen Balance
zwischen Stabilitdt und Verdnderungsfahigkeit verstanden werden - also der Fahigkeit, neue
Erfahrungen in bestehende Sinnsysteme zu integrieren, ohne das eigene Identititsgefiige zu
destabilisieren (vgl. Kelly, 1955; Landfield & Leitner, 1980; Leitner, 1979, 1984).

Salutogenese. Kohirenz kann somit als emergente Eigenschaft eines stabil flexiblen
Konstruktionssystems verstanden werden, das Kellys Theorie in den Kontext salutogener
Modelle einordnet. In dieser Perspektive wird mentale Gesundheit als Ergebnis fortlaufender
Bedeutungsbildung verstanden, die Krisen und Unsicherheiten nicht vermeidet, sondern sie in
ein erweitertes Deutungssystem integriert. Anhang C widmet sich der Thematik, inwiefern die
Bewiltigung von Krisen durch solche Prozesse auf individueller Ebene stattfinden und
psychotherapeutisch, sowie glaubenspsychologisch unterstiitzt werden kénnen. Aus diesen
Annahmen ergibt sich ein zusammenhédngender Bezugsrahmen, der fiir die Zielsetzung dieser
Arbeit zentrale Bedeutung hat.
2.1.2.4 Farzit fiir diese Arbeit

Kellys Ansatz liefert damit einen zentralen Beitrag zu einer psychologisch fundierten
Salutogenese: Er beschreibt nicht nur, dass Sinn erlebt werden kann, sondern wie dieser
konstruiert wird. Die Theorie der personlichen Konstrukte stellt somit ein kognitives
Bindeglied zwischen Sinnkonstruktion, Kohérenz und psychischer Gesundheit dar und bietet

ein theoretisches Fundament, um Glaubenssysteme als strukturierende und potenziell heilende

14



Dimension menschlicher Erfahrung zu verstehen. In diesem theoretischen Rahmen ldsst sich
die Weltanschauung als tibergeordnetes Konstruktionssystem verstehen, das die grundlegenden
Bezugsrahmen der Sinnbildung umfasst. Im Folgenden werden die drei zentralen Dimensionen:
1) Selbstbild, 2) Weltbild und 3) Gottesbild dargestellt, sowie das psychologische Fundament,
auf dem die personlichen Konstrukte verankert sind und somit das Erleben von Sinn und

Kohérenz ermoglichen.

2.1.3 Weltanschauung als triadischer Bezugsrahmen

Weltanschauungen spiegeln grundlegende ideologische Uberzeugungen wider, die eine
Person sowohl aus eigener Erfahrung (vgl. 2.1.2) als auch aus der intellektuellen
Auseinandersetzung mit einschligigen Themen und Fragen aus der Wissenschaft (u. a. Politik,
Wirtschaft, Soziologie, Psychologie, Theologie, Religionswissenschaft, existenzielle
Philosophie, etc.) entwickeln kann. In ihrer Gesamtheit bilden sie ein systematisches
Deutungsschema, welches einen Einfluss auf die Interpretation von Zusammenhéngen ausiibt
und somit die Bildung von Kausalattributionen” moduliert (vgl. Koltko-Rivera, 2004). Studien
zeigen, dass der Inhalt personlicher Uberzeugungen systematisch verzerrt, wie Menschen
Ursachen fiir Ereignisse zuschreiben. Beispielsweise werden Verhaltensweisen stirker
verurteilt und verantwortlich gemacht, das den eigenen (etwa traditionell vs. nicht-traditionell
gepriagten) Glaubenssétzen widerspricht (vgl. Blanchard-Fields et al., 2012).

Damit eine solche Weltanschauung aufrechterhalten werden kann, erfordert sie
fortlaufende kognitive Prozesse der Integration, Bewertung und Neuordnung von Erfahrungen.
Diese dynamische Sinnstabilisierung ermdglicht es dem Individuum, Inkonsistenzen zwischen
Erleben und Uberzeugung auszugleichen und die Kohirenz seines Welt- und Selbst-
verstdndnisses zu bewahren (vgl. Antonovsky, 1987; Kelly, 1955; Park, 2010). In dieser
Perspektive wird die Weltanschauung zu einem psychologischen System, das dieselben
integrativen Funktionen erfiillt wie das Kohédrenzgefiithl im Modell der Salutogenese (vgl.
2.1.1). Wihrend Antonovsky (1987) das Kohdrenzgefiihl als globale Orientierung beschreibt,
die Vertrauen in die Strukturierbarkeit, Handhabbarkeit und Sinnhaftigkeit der Lebenswelt
vermittelt, bildet die Weltanschauung das kognitive Fundament, auf dem diese Haltung ruht.
Schumacher et al. (2000) argumentieren, dass das Kohdrenzgefithl weniger ein isoliertes
Personlichkeitsmerkmal darstellt, sondern vielmehr ein Meta-Konstrukt, das verschiedene

psychische Ressourcen integriert - darunter Kontrolliiberzeugung, Selbstwirksamkeit,

7 Kausalattributionen sind inferenzbasierte Ursachenzuschreibungen, mit denen Menschen Ereignisse und
Verhalten erklédren (z.B. ,,Ich bekomme fiir die Masterarbeit eine 1, weil ich interdisziplindre Quellen vereint und
methodisch sauber gearbeitet habe.*). Sie strukturieren Erwartungen, Emotionen und Handeln (vgl. Heider, 1958,
Kelley, 1967, 1973; Weiner, 1985, 1986).

15



Optimismus und Resilienz. Ubertragen auf die vorliegende Theorieebene lisst sich das SOC
somit als funktionaler Ausdruck einer intakten Weltanschauung verstehen: Je konsistenter die
kognitiven und existenziellen Bezugsrahmen eines Menschen organisiert sind, desto hoher ist
seine wahrgenommene Kohédrenz. Daraus folgt, dass Weltanschauung und Kohédrenzgefiihl
zwei Perspektiven auf denselben psychologischen Mechanismus darstellen, zum einen auf der
Strukturebene (mentale Ordnungsarchitektur; vgl. 2.1.3), zum anderen auf der Erlebensebene
(subjektives Kohirenzempfinden; vgl. 2.1.1). Beide sind Ausdruck einer iibergeordneten
Integrationsleistung des Bewusstseins, das disparate Erfahrungen, Emotionen und Bedeutungen
in ein zusammenhdngendes System {berfiihrt. In diesem Zusammenhang ldsst sich
Weltanschauung als iibergeordnetes Konstruktionssystem begreifen, das personliche Deutungs-
muster ordnet und die Grundlage der triadischen Struktur aus Selbstbild, Weltbild und
Gottesbild bildet (vgl. Rizzuto, 1979; Sire, 2009). Die Aufrechterhaltung einer Weltanschauung
erfordert fortlaufende Deutungsarbeit. Wann immer neue Erfahrungen die bestehende Ordnung
in Frage stellen, wird der Mensch dazu angehalten, seine kognitiven und emotionalen
Bezugssysteme neu zu justieren - ein Prozess, der den Ubergang von Stabilitit zu Rekon-
struktion markiert (vgl. Madert, 2007; Meyer, 1988; Stiensmeier-Pelster et al., 1995). Diese
,Rekonstruktionsleistung" kann in salutogenetischer Sprache als Wiederherstellung von
Kohirenz verstanden werden. Sowohl Antonovskys als auch Kellys Theorie (vgl. 2.1.2) zielen
darauf, die Fahigkeit des Menschen zu erklaren, Inkonsistenzen zwischen innerer und duf3erer
Realitidt zu erkennen und aktiv auszugleichen. Wahrend Kelly (1955) diesen Prozess als
Revision personlicher Konstrukte beschreibt, versteht Antonovsky ihn als Ausdruck einer
generalisierten Lebenshaltung, die Vertrauen in die Sinnhaftigkeit des Daseins beinhaltet.
Beide Modelle beschreiben somit komplementér dieselbe Grundtendenz: das Streben nach
Bedeutungs- und Strukturkohérenz. Diese strukturelle Perspektive erklért jedoch erst teilweise,
wie Storungen dieser Ordnung entstehen. Hier kniipfen schematheoretische Modelle an.
Kognitive Neuorientierungsprozesse. Gemill dem schematheoretischen Modell der
Uberraschung (vgl. Meyer, 1988) werden aktive Schemata stéindig auf Ubereinstimmung mit
den Informationen abgeglichen, welche auf das Individuum durch seine Erfahrungen einstromt
(,,Realitéatspriifung®). Unerwartete Ereignisse, also solche, die nicht erwartungskonform durch
die eigenen (Deutungs-)Schemata vorhergesagt werden konnten, l6sen unter anderem
Uberraschung aus, welche Neugier und darauthin eine Ursachensuche anstoBt und so
»kognitive Neuorientierungsprozesse* in Gang setzt (vgl. Madert, 2007; Stiensmeier-Pelster et
al., 1995). Die Wahrnehmung der mangelhaften Ubereinstimmung zwischen Weltanschauung,

respektive Glaubenssystem, und Realitit kann somit im Sinne von Festinger (1957) als

16



kognitive Dissonanz (vgl. 2.2.1.4) verstanden werden. Festinger vertrat die Auffassung, dass
jedem Menschen ein Wunsch nach Konsistenz der Kognitionen (Stringenz) zugrunde liegt; was
einerseits die Bildung von ideologischen Uberzeugungen zu hermeneutischen Glaubens-
systemen unterstreicht und andererseits die Frustration erklért, welche bei der Wahrnehmung
einer mangelhaften Ubereinstimmung zwischen Glauben & Realitit entsteht, wodurch das
Motiv zur kognitiven Neuorientierung aktiviert wird. Damit ldsst sich die strukturelle Néhe
zwischen Weltanschauung und Kohirenzgefiihl deutlicher erfassen. Das Kohdrenzgefiihl kann
hier als psychologischer Indikator dieses Ordnungsprozesses verstanden werden. Es
signalisiert, in welchem MaR das Individuum seine Erfahrungen in Uber-einstimmung mit
seinen Deutungsrahmen erlebt. Fillt diese Ubereinstimmung weg, etwa durch Krisen (vgl. 2.2)
oder traumatische Erfahrungen (vgl. Madert, 2007), wird Kohdrenzverlust als Desorientierung
erlebt - was die Notwendigkeit zur kognitiven Rekonstruktion einleitet. Damit erweist sich das
Kohirenzgefiihl als dynamisches Feedback-System innerhalb der Welt-anschauung: Es
spiegelt, wie funktional die aktuellen Glaubens- und Deutungssysteme die Erfahrung des
Individuums integrieren konnen. Ein negatives Extrembeispiel fiir unerwartete Uberraschungen

und behaviorale Strategien zur Dissonanzreduktion®

belegen Studien-ergebnisse zu
traumatischen Erfahrungen. So zeigte Hauser (2004) in einer Metaanalyse von fiinf
deutschsprachigen Untersuchungen, dass 72-95% der Reaktionen auf traumatischen Stress
darin bestanden, die Krise durch eine aktive Sinnsuche zu bewailtigen. Madert erklérte (2007)
die Beschiftigung mit spirituellen Fragen als Folge einer Erschiitterung des Selbst- und
Weltbilds durch die schwere, traumatische Erfahrung (zitiert nach Schiufele, 2024).

Diese Befunde illustrieren anschaulich, inwiefern Krisen bestehende Deutungssysteme
destabilisieren konnen, jedoch gleichzeitig Prozesse der Sinnrekonstruktion aktivieren konnen,
durch die das Individuum eine neue Form von Kohérenz gewinnen kann. In diesem Sinne
fungiert die Weltanschauung als psychologisches Terrain, auf dem Kohérenz fortlaufend
erzeugt, verloren und wiederhergestellt wird - eine Perspektive, die spater im empirischen Teil
(vgl. 2.3) anhand der Zusammenhinge zwischen Kohérenzgefiihl, Glaubenssystem und
psychischer Gesundheit vertieft wird. Das Bediirfnis nach Wiederherstellung kognitiver
Konsistenz setzt damit Prozesse der Neubewertung, Bedeutungsrekonstruktion und Sinn-
integration in Gang. Kapitel 2.2.1.2 Verlust von Sinn & Orientierung greift diese Mechanismen
vertiefend auf und erldutert sie im Kontext psychischer Krisen. Damit wird erneut die Frage

relevant, wie Menschen kognitive Ordnung aktiv (re-)konstruieren.

8 Dissonanzreduktion = Der Begriff Dissonanzreduktion bezeichnet jene kognitiven und motivationalen Prozesse,
mit denen Individuen versuchen, Widerspriiche zwischen Uberzeugungen, Einstellungen und Handlungen zu
verringern oder aufzuldsen (vgl. 2.2.1.2.1; Festinger, 1957).

17



(Re-)Konstruktion. Um diese Prozesse der Bedeutungsbildung und Rekonstruktion
psychologisch zu erkléren, bietet die Theorie der personlichen Konstrukte von George A. Kelly
(1955) einen prézisen Bezugsrahmen (vgl. 2.1.2). Sie beschreibt die kognitiven Mechanismen,
durch welche Menschen ihre Erfahrungen strukturieren, Deutungsmuster bilden und bei
Inkonsistenzen aktiv revidieren, um Orientierung und Stimmigkeit zu bewahren. Kelly versteht
diesen Vorgang als zyklischen Prozess von Antizipation, Erfahrung und Revision, in dem die
individuelle Wirklichkeitskonstruktion fortlaufend tberpriift und angepasst wird. Dieses
Prinzip weist Parallelen zu Piagets Konzept der Assimilation und Akkommodation auf (vgl.
2.1.2.2), wonach kognitive Schemata einerseits neue Informationen in bestehende Strukturen
integrieren und andererseits bei Diskrepanzen modifiziert werden, um Gleichgewicht und Sinn
aufrechtzuerhalten (vgl. Kelly, 1955; Piaget, 1954). Vor diesem Hintergrund lassen sich die
drei Strukturkomponenten der Weltanschauung systematisch darstellen.

Kernkonstrukte. Im Rahmen dieser Arbeit dient Kellys Ansatz als grundlegendes
Modell der kognitiven Sinnkonstruktion, das verdeutlicht, wie Weltanschauungen als
iibergeordnete, dynamische Konstruktsysteme kontinuierlich iiberpriift und angepasst werden,
um neue Erfahrungen in das Selbst- und Weltverstindnis zu integrieren und Kohérenz
aufrechtzuerhalten (vgl. Kelly, 1955). Die Prozesse der Anpassung und Neuorientierung
beziehen sich dabei stets auf die zentralen Strukturkomponenten der Weltanschauung, welche
in die folgenden drei Konstrukte aufgeteilt werden konnen:

1) Selbstbild
2) Weltbild
3) Gottesbild

Weltanschauliche Triade®. Weltanschauungen lassen sich heuristisch als Zusammenspiel
von Selbstbild, Weltbild und Gottesbild fassen (vgl. Rizzuto, 1979; Sire, 2009). Jedes dieser
bildhaften Konzepte bietet je nach subjektiver Artikulation einen individuellen
Deutungsrahmen fiir einen eigenstindigen Erfahrungsbereich, aus dem permanent
Informationen flieBen, welche von dem Subjekt geordnet werden miissen, damit es sich selbst
in der Welt orientieren kann. Um die kognitive Dissonanz innerhalb dieser weltanschaulichen

Triade (und somit auch die damit einhergehende Frustration) zu liberwinden, muss mindestens

 Weltanschauliche Triade = Der Begriff der weltanschaulichen Triade bezeichnet ein heuristisches Modell, das
die individuelle Weltanschauung als Zusammenspiel dreier kognitiver Bezugssysteme begreift: des Selbstbildes
(subjektive Identitdtskonstruktion), des Weltbildes (Interpretationsrahmen &uferer Realitit) und des Gottesbildes
(transzendenter bzw. spiritueller Bezugsrahmen). Die Triade fungiert als strukturierendes Grundschema, in dem
Erfahrungen eingeordnet, bewertet und zu einem kohidrenten Sinngefiige integriert werden (vgl. Rizzuto, 1979;
Sire, 2009).

18



eines dieser drei mentalen Konstrukte angepasst werden, um die widerspriichlichen
Erfahrungen sinnvoll in das globale Verstindnis zu integrieren und die Weltanschauung mit der
erlebten Wirklichkeit wieder in Einklang zu bringen. Dies hat den Hintergrund, dass die
Strukturkomponenten nicht isoliert voneinander wirksam sind, sondern in einer wechselseitigen
Beziehung stehen. Wihrend Selbst- und Weltbild sowohl hinsichtlich ihrer psychologischen
Konstruktion (vgl. Carver et al., 2010; Janoff-Bulman, 1989; Markus & Wurf, 1987; Whisman,
2008) als auch den jeweiligen gesundheitsrelevanten Auswirkungen (vgl. Orth & Robins, 2022;
Peterson et al., 1988; Sowislo & Orth, 2013), bereits gut erforscht und allgemein als
psychiatrisch hochrelevant anerkannt sind, widmen sich kleinere wissenschaftlichere
Fachbereiche wie, z.B. die Empirische Theologie oder Religionspsychologie, der Frage, wie
die individuelle Glaubenswelt und somit auch eine Beziehung zu etwas Gottlichem (Gottesbild)
subjektiv konstruiert wird und welche (psychologischen) Auswirkungen sich dadurch im Leben
des Individuums entfalten konnen (vgl. Huber, 2003, 2007; Jung, 1987a; Rizzuto, 1979).
Weltanschauung & Kohirenzgefiihl. Diese triadische Struktur ldsst sich auch
funktional auf Antonovskys Konzept des Kohérenzgefiihls {iibertragen, dessen drei
Komponenten: 1) Verstehbarkeit, 2) Handhabbarkeit und 3) Sinnhaftigkeit, den zentralen
Dimensionen der Weltanschauung entsprechen. Das Selbstbild bildet die Grundlage fiir
Handhabbarkeit, indem es die Wahrnehmung eigener Ressourcen und die Fahigkeit zur
Einflussnahme auf das Leben strukturiert. Das Weltbild vermittelt Verstehbarkeit, indem es die
dullere Realitédt ordnet und damit kognitive Orientierung ermdglicht. Das Gottesbild schlielich
reprisentiert die Dimension der Sinnhaftigkeit, da es den subjektiven Bezug zu einem
iibergeordneten Bedeutungszusammenhang herstellt. In ihrer Zusammenschau verdeutlichen
beide Modelle, das Kohérenzgefiihl und die weltanschauliche Triade, die psychologische
Funktion, disparate Erfahrungen in eine stabile und bedeutungsvolle Ordnung zu integrieren.
Kohirenz kann damit als subjektiv erlebter Ausdruck einer funktionierenden Weltanschauung
verstanden werden, wihrend die Weltanschauung die kognitive Architektur bereitstellt, auf der
Kohirenz psychologisch entsteht (vgl. Antonovsky, 1987; Koltko-Rivera, 2004; Park, 2010).
Alle drei Konzepte bieten durch die systematische Ordnung von alten und neuen Informationen
eine Orientierung fiir ihren jeweiligen Erfahrungsbereich.
2.1.3.1 Selbstbild
Das Selbstbild ordnet alle Informationen, die das eigene Wesen betreffen, in sinnstiftende
Kategorien (z.B. Eigenschaften, Stirken / Schwiichen, etc.) und formt daraus Uberzeugungen
iber die Fihigkeiten & Beschaffenheit der eigenen Person. Diese Selbstschemata sind

kognitive Strukturen, in denen Erfahrungen mit, sowie Uberzeugungen beziiglich, der eigenen

19



Person verdichtet werden und somit die Verarbeitung selbstbezogener Informationen, sowie
dadurch auch Handlungen leiten (vgl. Markus & Wurf, 1987; Whisman, 2008). Aus solchen
Selbstiiberzeugungen resultieren wiederum weitere psychologische Konzepte, wie
beispielweise das Gefiihl der Selbstwirksamkeit, der Selbstwert'® oder das Selbstwertgefiihl'!,
welche. in diesem Sinne symptomatisch fiir die wahrgenommene Beschaffenheit der Innenwelt
eines Individuums sind. Wihrend das Selbstbild die Innenperspektive strukturiert, ordnet das

Weltbild die dullere Realitit.
2.1.3.2 Weltbild

Das Weltbild ordnet alle Informationen, die die AuBlenwelt betreffen, einschliefSlich
ihrer Strukturen, Prozesse und GesetzméaBigkeiten, und verdichtet sie zu iibergeordneten
Annahmen iiber die Beschaffenheit der Wirklichkeit. Daraus entstehen ideologische
Uberzeugungen, die zu stabilen Einstellungen und Haltungen fiihren, etwa im politischen,
moralischen oder existenziellen Bereich. Im psychologischen Sinne kann ein Weltbild als
System aus Annahmen {iber physische und soziale Realitit verstanden werden, das
Wahrnehmung, Motivation und Verhalten wesentlich priagt (vgl. Carver et al., 2010; Janoff-
Bulman, 1989; Koltko-Rivera, 2004 Peterson, et al., 1988). Weltbilder verkorpern die kognitive
Reprisentation der dulleren Welt, innerhalb derer sich das Selbst situieren, orientieren und
handeln kann (vgl. Kelly, 1955; Koltko-Rivera, 2004; Piaget, 1954). Sie definieren, was als
moglich, bedeutsam oder erstrebenswert gilt, und legen damit den Rahmen fest, in dem
Entscheidungen, Bewertungen und Handlungen sinnvoll erscheinen (vgl. Bandura, 1977,
Carver & Scheier, 2009). Auf diese Weise fungiert das Weltbild als strukturierender
Hintergrund, der den Handlungsspielraum des Individuums begrenzt, aber zugleich sinnhaft
ordnet (vgl. Grawe, 1998; Markus & Wurf, 1987). Indem es Erfahrungen in konsistente
Deutungsmuster tiberfiihrt, beeinflusst es nicht nur die Interpretation von Ereignissen und die
Bildung von Zukunftserwartungen, sondern stabilisiert auch das personliche Kohirenzgefiihl,
das aus der wahrgenommenen Stimmigkeit zwischen Selbst und Welt erwichst (vgl.
Antonovsky, 1987; Park, 2010). Damit bleibt zu kldren, wie weit diese Form der kognitiven

Modellbildung iiberhaupt tragen kann und wo ihre Grenzen sichtbar werden.

10 Selbstwert = Der Selbstwert bezeichnet die kognitive Bewertung des eigenen Selbstkonzepts, also die
Einschitzung des eigenen Werts, die eine Person sich selbst zuschreibt. Er umfasst dabei Uberzeugungen iiber die
eigene Kompetenz, Liebenswiirdigkeit und Bedeutung sowie deren Stabilitdt {iber die Zeit hinweg (vgl. APA,
2020).

' Selbstwertgefiihl = Das Selbstwertgefiihl ist die affektive Komponente des Selbstwerts und beschreibt das
emotionale Erleben von Wertschiatzung oder Ablehnung des eigenen Selbst. Es spiegelt wider, in welchem
Ausmal sich eine Person selbst akzeptiert, respektiert und als positiv bewertet (vgl. Rosenberg, 1965; Orth &
Robins, 2014).

20



2.1.3.3 Asymptote einer vollkommenen Weltanschauung

Psychologisch gilt heute als weitgehend unbestritten, dass ein gefestigtes Selbst- und
Weltbild sowohl eine zentrale Bedingung innerpsychischer Stabilitdt darstellt als auch einen
geeigneten therapeutischen Ansatzpunkt bietet, um ebendiese Stabilitdt im Rahmen psychischer
Storungen wiederherzustellen. Selbst- und Weltbilder sind konstruierte, dynamische Systeme,
die Wahrnehmung, Erinnerung und Handeln organisieren (vgl. Janoff-Bulman, 1989; Markus
& Wurf, 1987). Sie zeigen prospektive Effekte auf zentrale Lebensbereiche wie Leistung,
Beziehungen und psychische Gesundheit (vgl. Orth & Robins, 2022; Sowislo & Orth, 2013).
Bestimmte Weltdeutungen, etwa ein pessimistischer Attributionsstil, sagen langfristig
ungiinstigere Anpassungsleistungen an Lebensumstéinde und Gesundheit vorher (vgl. Peterson
et al., 1988). Globale Sinn- und Kohérenzannahmen (SOC; Antonovsky, 1987, 1993) sowie
Optimismus zeigen dagegen robuste Zusammenhinge mit Wohlbefinden, Coping und
Gesundheitsindikatoren (vgl. Carver et al., 2010; Eriksson & Lindstrom, 2006). Die Féhigkeit,
den Lebensfluss bis zu einem gewissen Grad vorhersagen, verstehen und beeinflussen zu
konnen, wurde von Grawe (1998) als eines der psychologischen Grundbediirfnisse -
Orientierung und Kontrolle (vgl. 2.2.1) - beschrieben und ist empirisch gut gestiitzt. Dies zeigen
etwa Rotters (1966) Konzept der Kontrolliiberzeugungen (,,locus of control"), die Theorie der
erlernten Hilflosigkeit'? (Maier & Seligman, 1976) sowie Grawes eigene Forschung zur
allgemeinen Wirksamkeit psychotherapeutischer Interventionen, in der Therapieerfolg mit der
Erfiillung oder Frustration zentraler Grundbediirfnisse korreliert (Grawe et al., 2001). Ein
intaktes Selbst- und Weltbild bildet somit eine notwendige Voraussetzung fiir Kontrolle,
Orientierung und psychische Gesundheit. Es ermoglicht konsistente Kausalattributionen und
verleiht Erfahrungen eine kohidrente Struktur. In der revidierten Theorie der erlernten
Hilflosigkeit wurde die Bedeutung attributionaler Stile als entscheidender Mechanismus fiir
Anpassung und Wohlbefinden explizit hervorgehoben (Abramson et al., 1978).

Grenzen der menschlichen Logik. Moglichst umfassende, realistische und
anpassungsfahige Selbst- und Weltbilder konnen als kognitive Ideale verstanden werden, denen
sich der Mensch iiber seine Lebensspanne hinweg durch Erfahrung und Bildung annihert, ohne
sie jemals vollstindig erreichen zu konnen. Die begrenzte Kapazitit des Gehirns, die
Selektivitit der Wahrnehmung, die Grenzen der Sprache und die Endlichkeit menschlicher

Lebenszeit setzen natiirliche Grenzen der Informationsverarbeitung und Erkenntnis (vgl. Ward,

12 Die Theorie der erlernten Hilflosigkeit geht davon aus, dass wiederholte Erfahrungen von Unkontrollierbarkeit
iiber aversive Ereignisse dazu fiihren, dass Individuen ein generalisiertes Erwartungsmuster entwickeln, wonach
eigenes Handeln keinen Finfluss auf Ergebnisse hat. Diese erlernte Erwartung kann zu Passivitit,
Motivationsverlust, depressiver Kognitionsstruktur und einer verminderten Problemldseféhigkeit fithren (vgl.
Seligman, 1972).

21



2019). Diese Anndherung an eine absolute, vollumfingliche Weltanschauung gleicht einer
Asymptote'>. Der Mensch kann sich der vollstindigen Erkenntnis nur nihern, sie jedoch nie
erreichen, da er liber nur einen begrenzten Ausschnitt der Wirklichkeit verfiigt. Seit Kant gilt,
dass ,,endliche Vernunft nur Erscheinungen erkennt, wiahrend der ,,allwissende Zugriff auf die
Dinge an sich prinzipiell verwehrt bleibt™ (vgl. Kant, 1998). Der folgende quantenphysikalische
Exkurs ist keine naturwissenschaftliche Ableitung, sondern dient als erkenntnistheoretische
Analogie, um die Grenzen rationaler Weltmodelle, und damit die psychologische
Notwendigkeit einer existenziellen Meta-Theorie, anschaulich zu verdeutlichen.

Das Paradoxon zwischen Zufall und Ordnung. Die Grenzen menschlicher Erkenntnis
werden besonders deutlich in der modernen Physik, deren Entwicklung seit dem frithen 20.
Jahrhundert die Grundfesten klassischer Logik und Kausalitit infrage stellt. Wihrend die
klassische Mechanik Newtons noch von einer geordneten, deterministischen Welt ausging,
offenbarte die Quantenphysik ein Universum, in dem Zufall, Wahrscheinlichkeit und Unschérfe
fundamentale Prinzipien darstellen (vgl. Born, 1969). Albert Einstein reagierte auf diese
radikale Umkehrung mit dem beriihmten Satz ,,Gott wiirfelt nicht" (vgl. Einstein, 1926, zitiert
nach Born & Einstein, 1969), was einen Ausdruck seines Widerstands gegen die Vorstellung
einer von Zufall regierten Wirklichkeit darstellte. Die spétere Entwicklung der Quanten-
mechanik, insbesondere durch Heisenberg, Bohr und Schrodinger, zeigte jedoch, dass die
klassische Vorstellung linearer Kausalitdt nicht langer ausreicht, um die Natur zu beschreiben.
Damit verschob sich auch der erkenntnistheoretische Horizont: Das Beobachtete héngt
untrennbar vom Beobachter ab (vgl. Heisenberg, 1927) - dhnlich wie beim psychologischen
Konstruktivismus (vgl. Kelly, 1955; von Glasersfeld, 1995; Watzlawick, 1981). Diese
physikalische Revolution hatte tiefgreifende erkenntnispsychologische Implikationen. Wenn
die Realitit selbst nur als Wahrscheinlichkeitsstruktur zugénglich ist, verliert der Anspruch auf
objektive Vollstindigkeit seine Giiltigkeit. Stattdessen wird Wissen zu einem rekursiven
Prozess, in dem das Subjekt stets nur Anndherungen an die Wirklichkeit formulieren kann;
prinzipiell wie eine Asymptote, die sich einer Grenze unendlich néhert, ohne sie je zu erreichen.

In diesem Sinne wird das Universum, wie es die Quantenphysik beschreibt, zu einem Spiegel

13 Die Asymptoten-Metapher beschreibt die erkenntnistheoretische Grenze menschlicher Erkenntnisfihigkeit: Wie
eine mathematische Funktion sich einer Grenze anndhert, ohne sie je zu erreichen, nédhert sich auch das
menschliche Bewusstsein einer vollstindigen Selbst- und Welterkenntnis an, bleibt ihr aber prinzipiell verwehrt.
Diese Vorstellung geht auf Kants Unterscheidung zwischen Erscheinung und ,,Ding an sich" zuriick (vgl. Kant,
1998) und wurde in der Wissenschaftstheorie durch Popper (1959, 2002) weitergefiihrt, der Erkenntnis als
fortlaufenden, aber nie abgeschlossenen Anndherungsprozess definierte. Neurowissenschaftliche und
kognitionspsychologische Ansdtze (vgl. Ward, 2019) betonen ergénzend die biologischen Grenzen der
Informationsverarbeitung, die das menschliche Wissen auf einen selektiven Ausschnitt mdglicher Realitdt
beschrianken.

22



des menschlichen Bewusstseins, denn auch dieses operiert probabilistisch, konstruktiv und
selektiv innerhalb seiner biologischen, sprachlichen und kulturellen Grenzen (vgl. Ward, 2019).

Auffillig ist, dass zahlreiche Physiker, darunter Heisenberg, Schrodinger, Pauli und spéter
auch Hawking, ihre wissenschaftlichen Einsichten mit metaphysischen oder spirituellen
Deutungen verbanden. Heisenberg (2013) sprach von einer ,,Grenze des Erkennens, an der die
Natur uns zwingt, das Mysterium anzuerkennen". Diese Haltung verweist nicht auf eine
Riickkehr zur Religion, sondern auf die Einsicht in die strukturelle Begrenztheit rationaler
Weltmodelle. Wo die Logik an ihre Grenze stoflt, 6ffnet sich ein Raum fiir Transzendenz.
Weniger als dogmatisches Prinzip und mehr als Symbol fiir das, was sich der vollstindigen
begrifflichen Erfassung entzieht. Insofern ldsst sich sagen, dass die moderne Physik die
Asymptoten-Metapher empirisch zu bestétigen scheint. Sie zeigt, dass sowohl das Universum
als auch das Bewusstsein selbst offenen Systemen gleichen, die nie zu einer totalen,
widerspruchsfreien Einheit gelangen, sondern nur zu immer priaziseren Anndherungen an eine
letztlich unerreichbare Ganzheit.

Der Ubergang von klassischen, deterministischen Paradigmen zu probabilistischen
Modellen der Quantenphysik veranschaulicht damit paradigmatisch, dass die Wirklichkeit
selbst an Punkten nicht vollstindig rational erfassbar ist. Diese Einsicht ist theoretisch
bedeutsam, weil sie das Grundprinzip der weltanschaulichen Triade stiitzt: dass Selbst- und
Weltbild notwendigerweise unvollstindig bleiben und nur durch eine iibergeordnete
existenzielle Meta-Theorie (bzw. Gottesbild) psychologisch integriert werden konnen. Gerade
darin liegt die Ironie von Einsteins Zitat. Ausgerechnet das ,,Wiirfeln" der Natur ruft den
menschlichen Impuls hervor, tiber die Grenzen empirischer Wissenschaft hinauszugehen und
in der Konstruktion eines Gottesbildes eine symbolische Ordnung fiir das Unfassbare zu
suchen. Vor allem die Erfahrung des Zufalls, oft verbunden mit Schmerz und Leid, ist es, die
den Menschen erneut Gottesbilder konstruieren und in manchen Féllen auch die Nihe zum
Gottlichen aufsuchen lésst.

Existenzialismus. Aus den Fragen, die sich aus dieser epistemischen Begrenztheit ergeben,
hat sich ein Katalog existenzieller Themen entwickelt: ,,Warum bin ich?", ,,Woher komme ich
und wohin gehe ich?", ,,Was ist der Sinn des Lebens?" Diese grundlegenden Sinnfragen wurden
bereits in der klassischen Religionsphilosophie und Existenzpsychologie eingehend reflektiert
(vgl. Dourley, 2008; Frankl, 1946, 1982; James, 1902/1997; Tillich, 1952, 1957; Yalom, 1980).
Die existenzielle Dimension beschreibt damit einen Erfahrungsbereich, der sich nicht durch
experimentelle Manipulation, sondern nur durch theoretische und hermeneutische Anndherung

erschlieBen ldsst (vgl. Kant, 1998; Popper, 1959, 2002). Zwar entzieht sich das Transzendente

23



der empirischen Uberpriifung, doch seine psychologischen Korrelate, zum Beispiel das
Sinnerleben, das Kohdrenzgefiihl und die subjektive Bedeutsamkeit, sind messbar und liefern
Hinweise darauf, wie psychologisch funktional die Antworten auf existenzielle Fragen fiir das
Individuum sind (vgl. Antonovsky, 1987, 1993; Frankl, 1982, 2023; Park, 2010).

Das Gottesbild stellt in diesem Zusammenhang das dynamischste und zugleich
fliichtigste Element der triadischen Weltanschauung dar. Es bezieht sich auf einen Bereich der
Wirklichkeit, der der direkten Erfahrung entzogen ist, und ist daher stirker als Selbst- und
Weltbild von individuellen Deutungen, kulturellen Prigungen und religiosen Traditionen
abhéngig (vgl. Berger & Luckmann, 1966; Granqvist & Kirkpatrick, 2004; Lawrence, 1997;
Rizzuto, 1979). Die anthropologische Perspektive (vgl. Baier, 2007; Bucher, 2007; Figl, 1993;
Hemel, 1998; Jager, 2007; Martin, 2005; Maslow, 1970; Mode, 2000; Sperling, 2004)
verdeutlicht, dass jeder Mensch, unabhédngig von religidser Zugehdrigkeit, eine Beziehung zu
einem archetypischen Gottesbild pflegt (vgl. Jung, 1987a). Dieses fungiert weniger als
dogmatische Figur, denn als Symbol fiir das Uberpersonliche, das Transzendente. Uber das
Gottesbild werden existentielle Fragen nach Ursprung, Sinn und Ziel des Lebens beantwortet,
die durch rationalistische Selbst- und Weltschemata allein nicht hinreichend erklérbar sind (vgl.

Jung, 1967/1987a/1987b; Rizzuto, 1979; Utsch et al., 2018).
2.1.3.4 Gottesbild'

Das Gottesbild ordnet alle Informationen, die sich auf eine transzendente (,,h6here®)
Wirklichkeit beziehen. Dazu ziihlen Uberzeugungen iiber die Natur der Existenz, Eigenschaften
und Wirkungsweisen eines metaphysischen Schopfers oder gottlichen Prinzips, ebenso wie
personliche Deutungen spiritueller Erfahrungen. Aus diesen Informationen entsteht ein
individueller Deutungsrahmen, der mafgeblich beeinflusst, wie Menschen die groflen
Sinnfragen beantworten, existenzielle Erfahrungen interpretieren und ihre Beziehung zu
Transzendenz oder Spiritualitit gestalten (vgl. Utsch, 1998b; Streib & Hood, 2016). Es
erweitert den Orientierungsrahmen und die Entwicklungsmoglichkeiten des Menschen um die
,vertikale Dimension®, also auf ein Ziel, das die Person transzendiert und iiber die Grenzen

eines ausschlieBlich materialistischen Selbst- und Weltbilds hinausdenkt (vgl. Ruhland, 2008,

14 Der Abschnitt zum Gottesbild fillt im Vergleich zu den Ausfiihrungen zu Selbst- und Weltbild umfangreicher
aus, da das Gottesbild die komplexeste und am stirksten variierende Dimension der weltanschaulichen Triade
darstellt. Wahrend Selbst- und Weltbild empirisch klar definierte psychologische Konstrukte mit konsistenter
Forschungsbasis sind, umfasst das Gottesbild die gesamte vertikale Dimension existenzieller Orientierung. Es
integriert transzendente, kulturgebundene, biografische und archetypische Inhalte und bildet damit den zentralen
Strukturkern religidser und spiritueller Glaubenssysteme, die im Fokus dieser Arbeit stehen. Aufgrund dieser
theoretischen und funktionalen Rolle erfordert das Gottesbild eine ausfiihrlichere Darstellung, um seine
psychologische Relevanz fiir Sinnkonstruktion, Kohirenzgefiihl und Kontingenzbewéltigung angemessen zu
begriinden.

24



S. 74); ahnlich wie es bei psychedelischen Erfahrungen der Fall ist, welche das personliche
Alltagsbewusstsein iiberschreiten (vgl. Grof, 1987). So bilden Individuen beispielsweise sehr
unterschiedliche Gottesvorstellungen aus (etwa ein personlich liebender Schopfer vs. ein
abstraktes, naturwissenschaftliches Prinzip, das auf reiner Logik basiert und durch die
Abwesenheit, jeglicher Anteilnahme am Geschehen im Universum charakterisiert wird), was
sich erwiesenermaflen in ihrem Erleben und Verhalten widerspiegelt; etwa darin, wie sie
Lebensereignisse deuten und bewdltigen (vgl. Streib & Hood, 2024). Da die Inhalte der
Uberzeugungen des artikulierten Gottesbilds, wie bereits erdrtert (vgl. 2.1.3.4) empirisch
ungreifbar sind, wird in Bezug auf das Gottesbild der Begriff des ,,Wissens® durch den
,Glauben® ersetzt. Damit 14sst sich verstehen, weshalb Gottesbilder psychologisch auch als
Meta-Theorien iiber die Wirklichkeit auffassen lassen kdnnen.

15 um das Spektrum an

Existenzielle Meta-Theorien. Individuen bilden Meta-Theorien
ihren Antworten auf existenzielle Fragen, durch zugrunde liegende Uberzeugungen
miteinander sinnvoll zu verkniipfen (vgl. Wong, 2013). Diese Meta-Theorien beziehen sich auf
einen Erfahrungsraum, welcher die Grenzen des Alltagsbewusstseins iibersteigt, wéhrend seine
Strukturen und prozesshaften Abldufe dennoch einen Einfluss auf die objektivierbare
Wirklichkeit entfalten sollen (vgl. Utsch, 1998a, 1998b). Diese Uberzeugungen kdénnen
theistisch sein und einen Bezug auf eine transzendente (sog. ,,hohere*) Wirklichkeit darstellen,
beispielsweise in dem sie die Existenz eines Schopfers (klassischerweise: ,,Gott) postulieren.
Alternativ gibt es auch sékularisierte Formen, welche die Existenz einer ,,hoheren Wirklichkeit*
verneinen und somit die (gegenwirtige) Unmoglichkeit einen vollumfassenden Deutungs-
rahmen, allein auf Basis von Selbst- und Weltbild, erstellen zu konnen, akzeptieren. Gleichwohl
behalten auch diese Systeme die Struktur einer Meta-Theorie bei, indem sie entweder
versuchen, die Beziehung zwischen Mensch, Welt und Sinn in ein kohérentes Erkldrungs-
schema zu iiberfithren. Auch wenn dieses abgelehnt und dem Universum somit eine inhirente
Sinnlosigkeit attestiert wird, bleibt es ein existenzielles Erkldrungsschema, das — wie alle
anderen Meta-Theorien / Gottesbilder auch — nicht falsifiziert werden kann, da es sich dem
empirischen Zugang entzieht. Diese Meta-Theorien spiegeln sich in den grofen systematischen
Modellen der Philosophie und Religionsgeschichte wider.

Klassische Weltanschauungsmodelle. Die Vielfalt dieser Meta-Theorien spiegelt sich in

den groflen Weltanschauungsmodellen der Philosophie- und Ideengeschichte wider. Sie stellen

15 Meta-Theorien sind iibergeordnete Rahmenannahmen, die Theorien (hier: Selbst- und Weltbild) strukturieren,
vergleichen und integrieren (vgl. APA, 2020). Psychologisch lassen sie sich u.a. in Kellys Theorie der personlichen
Konstrukte (1955) verorten, wonach Individuen wie ,,Wissenschaftler personliche Theorien iiber die Welt
entwickeln und diese kontinuierlich priifen und verfeinern.

25



paradigmatische Formen dar, in denen Menschen versucht haben, das Verhiltnis zwischen
Geist, Materie und Transzendenz zu ordnen. Hierzu zdhlen beispielsweise der Dualismus (vgl.
Descartes, 1984; Kim, 2011), der die Wirklichkeit in zwei Grundprinzipien (Geist & Materie)
aufspaltet, oder der Materialismus (vgl. Kim, 2011; Papineau, 2002), der ausschlieBlich die
materielle Welt als Realitdt anerkennt und geistige Phdnomene als deren Produkte versteht.
Daneben haben sich weitere paradigmatische Deutungsrahmen herausgebildet, etwa der
Idealismus'® (als Primat des Geistes; vgl. Allison, 2004; Berkeley, 1881), der Monismus'’ (als
die Einheit allen Seins; vgl. Spinoza, 2016; Schaffer, 2010) oder auch naturalistische (vgl.
Papineau, 2024; Quine, 1969) und existenzialistische Stromungen, die entweder in der Natur
oder in der menschlichen Existenz selbst den letzten Bezugspunkt sehen (Existenzialismus; vgl.
Crowell, 2012; Sartre, 1956). Diese unterschiedlichen Weltbilder bilden einen iibergeordneten
Katalog mdglicher Orientierungen, an denen sich Individuen (bewusst oder unbewusst) bei der
Konstruktion ihres individuellen Gottesbilds und folglich ihrer gesamten Weltanschauung
orientieren (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Sire, 2009). In dieser Vielfalt tritt eine gemeinsame
psychologische Funktion hervor, die im Konzept der Transpersonalitdt gefasst werden kann.

Transpersonalitiit. Das Gottesbild stellt innerhalb der individuellen Weltanschauung
dementsprechend diejenige kognitive Struktur dar, die Informationen iiber eine als transzendent
verstandene Wirklichkeit ordnet und diese in die personalen Bezugsrahmen von Selbst- und
Welterleben integriert (vgl. Streib & Hood, 2016: Utsch, 1998b). Es fungiert damit als
komplementires Systemelement, das die Grenzen des personalen Denkens iibersteigt, indem es
eine libergeordnete Ordnung des Seins postuliert, in die das Individuum gedanklich eingebettet
ist (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Wong, 2013). In diesem Zusammenhang beschreibt Jung (1967,
1987a) das Gottesbild als archetypisches Symbol des kollektiven Unbewussten, das die
psychische Funktion erfiillt, die Einheit zwischen Bewusstem und Unbewusstem, Ich und Welt,
Mensch und Transzendenz herzustellen. Wéhrend das Selbstbild die Perspektive des
Individuums und das Weltbild die erfahrbare Realitdt modelliert, verbindet das Gottesbild beide
Ebenen durch den Bezug auf ein iibergeordnetes, meist als sinnstiftend und ordnend
verstandenes Prinzip (vgl. Streib & Hood, 2024). In einer kognitiv erweiterten Fassung kann
das Gottesbild somit als integratives Modell verstanden werden, das disparate Erfahrungs-,

Wissens- und Wertebereiche zu einem kohédrenten Gesamtsystem zusammenfiihrt (vgl. Koltko-

16 Idealismus beschreibt die erkenntnistheoretische Position, dass die Wirklichkeit primir geistiger Natur ist und
alles Sein letztlich durch Bewusstsein, Wahrnehmung oder Denken konstituiert wird (vgl. Allison, 2004: Berkeley,
1881).

17 Monismus bezeichnet die metaphysische Auffassung, dass alles Sein auf eine einzige grundlegende Substanz
oder Wirklichkeit zuriickgefithrt werden kann, wodurch Geist und Materie als Aspekte derselben Einheit
verstanden werden (vgl. Schaffer, 2010; Spinoza, 2016).

26



Rivera, 2004). Diese Integrationsleistung betrifft nach Jager (2007) alle Dimensionen des
Menschseins - Korper, Psyche und Intellekt - und griindet auf der Annahme einer universellen
Potenzialitdt zur Sinn- und Ordnungsbildung. In dieser universellen Tendenz zur Integration
und Selbsttranszendierung zeigt sich, wie Tillich (1952) betont, der ,,Mut zum Sein" und damit
das existentielle Bejahen des Lebens trotz seiner Endlichkeit und Bedrohung durch Sinnverlust.
Jung und Tillich eint darin die Auffassung, dass Transpersonalitdt nicht nur eine metaphysische
Idee, sondern eine psychische Notwendigkeit darstellt, durch die der Mensch seine innere und
duere Welt zu einem sinnvollen Ganzen verbindet. Das Gottesbild erfiillt dabei nicht nur eine
ordnende, sondern auch eine regulative Funktion, indem es einen iibergeordneten Bezugs-
rahmen schafft, in dem moralische, ethische und existentielle Werte miteinander in Beziehung
gesetzt werden konnen (vgl. Jager, 2007). Insofern kann die ,,/ntegrale Spiritualitit" (Jager,
2007) als theoretischer Ausdruck dieser Ordnungsfunktion gelesen werden. Sie zielt auf die
Vereinigung verschiedener Perspektiven und Wissensebenen zu einem konsistenten
Weltverstindnis und betont die wechselseitige Durchldssigkeit zwischen den kognitiven
Reprisentationen von Selbst, Welt und Transzendenz (vgl. Jager, 2007). Das Gottesbild bildet
in diesem Zusammenhang die symbolische Form, in der die Vorstellung einer strukturellen
Einheit des Seins kognitiv fassbar gemacht wird. Es reprédsentiert damit den Versuch, die
Dualitét von Individuum und Welt theoretisch zu iiberbriicken und eine gedankliche Kohérenz
zwischen personaler Identitit, wahrgenommener Realitit und universeller Ordnung
herzustellen (vgl. Jager, 2007; Wong, 2013). Die konkrete Auspriagung dieser transpersonalen
Struktur wird vor allem kulturgeschichtlich unterschiedlich entfaltet.

Kulturelle und historische Varianten von Gottesbildern. Eine detaillierte Darstellung
der religionswissenschaftlichen und anthropologischen Varianten von Gottesbildern findet sich
in Anhang B, wihrend im Folgenden die psychologische Funktion dieser Strukturen fiir Sinn-
und Kohidrenzbildung im Fokus steht. Gottesbilder treten kulturgeschichtlich in unter-
schiedlichen Formen auf, die als Meta-Theorien des Transzendenzbezugs verstanden werden
konnen. Fiir die vorliegende Arbeit ist nicht die religionswissenschaftliche Systematik
entscheidend, sondern ihre psychologische Funktion innerhalb der weltanschaulichen Triade.
Die wichtigsten Typen lassen sich wie folgt umreilen: Monotheistische Gottesbilder (z. B.
Judentum, Christentum, Islam) beschreiben eine personale, iibergeordnete Instanz, die
moralische und existenzielle Orientierung stiftet und haufig als Quelle von Sinn, Fiihrung und
Vertrauen fungiert (vgl. Angel, 2006; Kruse, 2005). Polytheistische Gottesbilder verteilen
transzendente Macht auf mehrere personale Instanzen, die unterschiedliche Funktionen oder

Lebensbereiche repréasentieren und dadurch eine pluralere Form der Sinn- und Welterkldrung

27



ermdglichen (vgl. Figl, 1993; Wernhart, 2004). Pantheistische oder kosmologische Gottesbilder
verstehen das Gottliche als unpersonliches Prinzip, das in Natur, Kosmos oder Gesetz-
miBigkeiten der Welt présent ist, wodurch Transzendenz in immanente Strukturen integriert
wird (vgl. Martin, 2005; Sperling, 2004). Nichttheistische und atheistische Positionen ersetzen
den Gottesbezug durch philosophische, humanistische oder naturalistische Prinzipien, die
moralische Orientierung und Sinnstrukturen ohne transzendente Instanz bereitstellen und
funktional als entsprechende Meta-Theorien wirken kénnen (vgl. Schnell, 2020; Zinnbauer et
al., 2015). Diese Formen unterscheiden sich zwar hinsichtlich ihrer metaphysischen Annahmen,
erfiillen jedoch psychologisch eine dhnliche Funktion, indem sie Erwartungen ordnen,
Kontingenz deuten und einen Rahmen fiir existenzielle Orientierung bereitstellen. Gleichwohl
konzentriert sich die vorliegende Arbeit auf religiose und spirituelle Glaubenssysteme, da sie
eine besonders elaborierte Form jener kognitiven Integrationsprozesse darstellen, in denen
Transzendenz explizit thematisiert und symbolisch verankert wird. Sie erweitern die
weltanschauliche Triade um eine bewusste Reflexion iiber das Verhiltnis von Selbst, Welt und
einem als ,,hoher” gedachten Sinnprinzip und bieten damit ein paradigmatisches Feld zur
Untersuchung menschlicher Sinnkonstruktion. Damit riickt die Frage in den Vordergrund, wie
diese Strukturen psychologisch wirksam werden.

Psychologischer Mechanismus. Aus psychologischer Perspektive sind artikulierte /s
Glaubenssysteme damit ein Ausdruck desselben kohdrenzstiftenden Grundmechanismus, der
auch nichtreligiose Weltbilder und atheistische Gottesbilder strukturiert, sie unterscheiden sich
jedoch durch den Einbezug metaphysischer Annahmen, die eine vertikale Dimension des
Erlebens eroffnen. Dadurch ermdoglichen sie es, existentielle Erfahrungen, wie Leid, Schuld
oder Verlust, in libergeordnete Deutungszusammenhinge einzubetten und so emotionale wie
kognitive Stabilitit wiederherzustellen (vgl. Anhang C; Park, 2010; Pargament, 1997).

Der Fokus dieser Arbeit liegt folglich auf der Frage, wie religiose und spirituelle
Glaubenssysteme als psychologische Strukturen der Sinn- und Kohérenzbildung wirken: wie
sie entwickelt, aktiviert und im therapeutischen Kontext zur Bewiltigung existenzieller Krisen

8

nutzbar gemacht werden konnen. Aus dieser vertikalen Struktur!® ergibt sich der nichste

Schritt: die systematische Integration dieser Inhalte zu einem Glaubenssystem.

8 Mit ,,vertikaler Struktur" ist diejenige Dimension der Weltanschauung gemeint, die iiber das immanente
Bezugsfeld von Selbst und Welt hinausweist und eine transzendente oder iibergeordnete Ordnung einbezieht. Der
Begriff wird in der Religionspsychologie verwendet, um jene Ebene zu beschreiben, in der existentielle Sinnfragen
und metaphysische Annahmen verortet werden, wodurch die weltanschauliche Triade um einen Bezug auf eine
hohere Bedeutungsstruktur ergdnzt wird (vgl. Streib & Hood, 2016; Wong, 2013; Utsch, 1998Db).

28



2.1.4 Glaubenssysteme als existenzielle Meta-Theorien

Glaubensiiberzeugungen bilden ein {ibergeordnetes semantisches Schema, das
Wahrnehmung, Bewertung und Emotionsregulation strukturiert (vgl. Huber, 2003, 2007, 2008;
Koenig et al., 2012; Pargament, 1997; Pfeifer, 2018a, 2018b; Utsch et al., 2018). Indem
transzendente oder metaphysische Uberzeugungen in die kognitive Struktur des Gottesbildes
integriert werden, transformiert sich die allgemeine weltanschauliche Triade zu einem
existenziell fundierten Glaubenssystem. In diesem Prozess wird der Bezug zur Transzendenz
nicht nur symbolisch, sondern auch funktional verankert: Das Gottesbild erhilt die Rolle eines
zentralen Sinn- und Ordnungsprinzips, das die psychische Struktur des Selbst und die
Interpretation der Welt affektiv, kognitiv und motivational durchdringt. Dadurch entsteht ein
dynamisches System der Sinn- und Kohérenzbildung, das iiber die allgemeine Weltanschauung
hinausgeht und zu einem Kernmechanismus existenzieller Orientierung wird.

Glaubenssysteme & Kohirenz. Diese integrative Funktion macht Glaubenssysteme
aus salutogenetischer Sicht zu einer strukturpsychologischen Entsprechung des Kohdrenz-
gefiihls. Wiahrend Antonovsky (1987) Kohidrenz als iiberdauerndes Vertrauen in die
Verstindlichkeit, Handhabbarkeit und Sinnhaftigkeit der Welt beschreibt, konkretisieren
Glaubenssysteme diese Haltung inhaltlich und funktional. Sie liefern narrative, symbolische
und moralische Strukturen, die das Vertrauen in eine geordnete Wirklichkeit stilitzen. In diesem
Sinne bilden sie eine Art ,,kognitiv-semantische Architektur" des Kohérenzgefiihls.

Schumacher et al. (2000) argumentieren, dass das Kohérenzgefiihl weniger als ein isoliertes
Personlichkeitsmerkmal, sondern vielmehr als Ausdruck einer generalisierten Integrations-
leistung zu verstehen ist, in der verschiedene psychische Ressourcen (Kontrolliiberzeugung,
Selbstwirksamkeit, Optimismus, Resilienz; vgl. 2.2.3.4) miteinander verschmelzen. Ubertragen
auf Glaubenssysteme bedeutet dies, dass diese die iibergeordneten Sinn- und Deutungsrahmen
bereitstellen, in denen diese Ressourcen verankert sind. Damit fungiert das Kohédrenzgefiihl als
psychologische Resonanz dieser geistigen Ordnung - das subjektive Erleben einer stimmigen,
sinnhaft verbundenen Wirklichkeit.

Ein solches Glaubenssystem ergénzt die strukturierende Logik der weltanschaulichen
Triade daher mit der psychologischen Funktion des Kohidrenzgefiihls. Es {iibersetzt die
Abstraktion von Selbst-, Welt- und Gottesbild in konkrete, erfahrungsnahe Prozesse von
Deutung, Bewiltigung und Selbsttranszendenz. Damit bildet es den theoretischen Rahmen,
innerhalb dessen sich existenzielle Uberzeugungen als adaptive, sinnstiftende und
identitétsstabilisierende Systeme verstehen lassen. Die Kohdrenzfunktion religidser und

spiritueller Glaubenssysteme wird insbesondere dann sichtbar, wenn existenzielle Gewissheiten

29



erschiittert werden. In Krisen fungieren sie als semantische Puffer, die Unversténdliches in
Bedeutungszusammenhénge iibersetzen und das Gefiihl einer {ibergeordneten Ordnung
reaktivieren. Empirische Studien (z. B. Koenig, 2012; Schnell & Danbolt, 2023) belegen, dass
der Glaube an eine sinnvolle Struktur des Lebens, unabhédngig von ihrer theologischen oder
sdkularen Ausprdagung, positiv mit psychischer Gesundheit, Resilienz (vgl. 2.2.3.4) und
subjektivem Wohlbefinden korreliert. Glaubenssysteme wirken damit wie kognitive
Landkarten, die Orientierung und Kontrolle im Angesicht von Ungewissheit bereitstellen -
dieselben Mechanismen, die Antonovsky (1987) als Kern salutogener Dynamik beschreibt.

In dieser Perspektive sind Glaubenssysteme keine rein theologischen Entwiirfe, sondern
glaubenspsychologische Ordnungssysteme, die das Bediirfnis nach Verstehbarkeit, Handhab-
barkeit und Sinnhaftigkeit befriedigen. Das Kohidrenzgefiihl kann daher als subjektiver
Indikator der Integritét eines Glaubenssystems verstanden werden; es zeigt an, in welchem Maf3
dieses System erfolgreich darin ist, widerspriichliche Erfahrungen, Emotionen und Uberzeu-
gungen in ein stimmiges Ganzes zu integrieren. Das Konzept der Glaubenssysteme wurde in
meiner Bachelorarbeit (vgl. Schaufele, 2024) bereits religionspsychologisch entfaltet. Im
Folgenden werden zentrale Aspekte daraus in verdichteter Form aufgegriffen und im Hinblick
auf die hier untersuchte Verbindung von Kohirenzgefiihl und Glaubenssystemstruktur als

Meta-Theorien iiber existenzielle Fragen weiterentwickelt.

2.1.4.1 Anthropologische Konstante

Die psychologische Erforschung religioser und spiritueller Glaubenssysteme steht in
einer langen Tradition, in der Sinn, Erfahrung und symbolische Ordnung als grundlegende
Dimensionen menschlicher Existenz verstanden werden. Einen frithen konzeptionellen
Ausgangspunkt bildet William James, der religiose Erfahrungen, als unmittelbar gegebene,
psychisch wirksame und fiir das Individuum existenziell bedeutsame Bewusstseinszustinde
beschrieb (vgl. James, 1902/1997). Fiir James liegt die psychische Realitét des Religidsen nicht
primér in dogmatischen Inhalten, sondern in der subjektiven Erfahrung eines ,,Mehr-als-
Rationalen", das Orientierung, Verbundenheit und existenzielle Gewissheit stiftet. C. G. Jung
weitete diesen Erfahrungsbezug tiefenpsychologisch aus, indem er religiose Symbole als
Manifestationen archetypischer Strukturen des kollektiven Unbewussten interpretierte (vgl.
Jung, 1966, 1967, 1989, 2018). Archetypen beschrieb Jung als universelle, kulturiibergreifende
Urformen des Erlebens, die sich in Mythen, Trdumen und rituellen Symbolen ausdriicken und
grundlegende Muster der Sinnsuche bereitstellen. Sie fungieren als formgebende psychische
Strukturen, die Identitit, Werte und typische Reaktionsweisen auf existenzielle Themen prigen

und den Prozess der Individuation - der psychischen Selbstwerdung - dynamisch mitgestalten

30



(vgl. Jung, 1987a). Auf dieser Grundlage lassen sich religiose und spirituelle Ausdrucksformen
als anthropologisch tief verankerte psychische Ressourcen verstehen, tiber die Menschen ihre
innere und duBere Welt strukturieren. Diese tiefenpsychologischen Perspektiven wurden durch
die humanistische und existenzpsychologische Tradition ergdnzt. Maslow beschrieb
Spiritualitat als Ausdruck des menschlichen Strebens nach Selbsttranszendenz und sah
»Gipfelerfahrungen" als bedeutsame Momente der Verbindung mit einer als groBer
empfundenen Wirklichkeit (vgl. Maslow, 1970). Frankl riickte die Sinnsuche, die Werte-
orientierung und die noetische Dimension des Menschseins in den Mittelpunkt, die es
ermdglichen, auch unter extremen Belastungen eine geistige Haltung der Freiheit,
Verantwortung und Sinnbeziehung aufrechtzuerhalten (vgl. Frankl, 1982, 1992, 2023). Damit
wurde der religios-spirituelle Erfahrungsraum nicht nur als Ausdruck unbewusster Konflikte,
sondern als genuine menschliche Ressource verstanden, die Motivation, Orientierung und
psychische Integration fordern kann. Parallel dazu betonte die moderne Religionswissenschaft
und Anthropologie die kulturiibergreifende Universalitét religioser und spiritueller Ausdrucks-
formen. Hemel (1998) weist darauf hin, dass keine bekannte Kultur ohne religiése Sozialisation
existiert und religiose Phdnomene daher anthropologische Grundkonstanten beriihren. Figl
(1993) spricht in diesem Zusammenhang von einer ,,gemeinsamen Mitte", einem universalen
mystischen Potenzial, das unabhidngig von kulturellen oder konfessionellen Traditionen
wirksam wird. Martin (2005), Sperling (2004) und Wernhart (2004) beschreiben Spiritualitat
ebenfalls als dynamische, kulturiibergreifende Ausdrucksform menschlicher Existenz, die auf
grundlegende psychische und soziale Strukturen zuriickzufiihren ist (vgl. Ruhland, 2008). Auf
dieser Grundlage versteht Bucher (2007) Religiositit und Spiritualitdt als ,,anthropologische
Grundkonstante", als Ausdruck eines grundlegenden menschlichen Bediirfnisses nach Trans-
zendenz, Ganzheit und existenzieller Orientierung. In dhnlicher Weise spricht Jager (2007,
zitiert nach Ruhland, 2008) von einer integralen oder transkonfessionellen Spiritualitét, die
Korper, Psyche und Bewusstsein in ein erfahrungsbasiertes Ganzheits-verstidndnis integriert.
Auch der religionspsychologische Diskurs hebt hervor, dass spirituelle Erfahrung kohérenz-
stiftende Funktionen erfiillt, indem sie Lebensereignisse - einschlielich Grenzerfahrungen wie
Leid oder Verlust - in einen iibergeordneten Sinnhorizont integrieren kann (vgl. Madert, 2007).
Darauf verweist auch die WHO, die Spiritualitdt in unmittelbare Beziehung zu existenziellen
Fragen und zur Auseinandersetzung mit der eigenen Endlichkeit setzt (vgl. Grom, 2009, zitiert
nach Utsch et al., 2018).

Zusammenfassend ergibt sich aus diesen Traditionen die Annahme, dass religidse und

spirituelle Orientierung nicht als randstindige kulturelle Praktiken verstanden werden koénnen,

31



sondern als universelle psychologische Muster, die die Sinnorganisation, Identititsbildung und
Bewiltigung existenzieller Erfahrungen strukturieren. Bezogen auf die Theorie der
Salutogenese (vgl. 2.1.1) lésst sich festhalten, dass das Kohérenzgefiihl die subjektive Seite der
Sinnorganisation reprasentiert, wihrend Glaubenssysteme deren inhaltlich-strukturelle Grund-
lage bilden. Die Fiahigkeit, Ereignisse als kohdrent zu erleben, hidngt somit auch von der
Verfiigbarkeit und Stabilitdt der symbolischen und kognitiven Ordnungssysteme ab, die das
Glaubenssystem bereitstellt. Es stellt die ,,semantische Infrastruktur" der Kohéirenzerfahrung
dar. Die vorliegende Arbeit fasst in diesem Sinne Glaubenssysteme als psychologische
Strukturen der Sinn- und Kohérenzbildung, die symbolische, emotionale und kognitive
Prozesse integrieren. Auf dieser Grundlage werden im Folgenden die zentralen Elemente des

Begriffs definiert und systematisch entfaltet.
2.1.4.2 Definition

Der Begriff des 1/s Glaubenssystem bezeichnet die Gesamtheit religidser und spiritueller
Uberzeugungen, die das Denken, Fiihlen und Handeln einer glaubenden Person strukturieren.
Diese Systeme integrieren kollektive, konfessionell vermittelte Inhalte mit individuell
ausdifferenzierten Deutungen und Erfahrungen (vgl. Bucher, 2007; Huber, 2003, 2008).
Entsprechend existieren ebenso viele Varianten von Glaubenssystemen, wie es Individuen gibt,
da sich in jeder Biografie eine einzigartige Synthese kollektiver und personlicher Sinninhalte
auspriigt (vgl. Kolbe, 2023). Uber den religidsen Kontext hinaus kann der Begriff des
Glaubenssystems funktional erweitert werden. Auch sdkulare Weltanschauungen, philoso-
phische Leitideen oder humanistische Selbstkonzepte konnen als existenzielle Meta-Theorien
verstanden werden, die Selbst- und Weltbild in einen ilibergeordneten Rahmen stellen (vgl.
Anhang B). Sie erfiillen dieselbe psychologische Funktion, indem sie die irrationalen oder
unerkldrlichen Liicken menschlicher Erfahrung durch symbolische, moralische oder
rationalitdtsbasierte Ordnungssysteme kompensieren (vgl. 2.1.3.4). Damit stiften sie Sinn,
Stabilitit und Orientierung im Erleben und Verhalten; unabhingig davon, ob sie transzendente
oder rein immanente Bezugspunkte annehmen (vgl. Huber & Huber, 2012; Schnell, 2020;
Zinnbauer et al., 2015).

Umfang. Wihrend das Gottesbild (vgl. 2.1.3.4) eine zentrale Teilstruktur innerhalb
Glaubenssysteme und damit eine spezifische Form des existenziellen Bezugs markiert,
beschreibt das umfassendere Konstrukt des Glaubenssystems die Gesamtorganisation
existenzieller Uberzeugungen einer Person - unabhiingig davon, ob diese in transzendente,
immanente oder sdkulare Bezugsrahmen eingebettet sind. Es fungiert damit als integratives

Strukturprinzip, das individuelle Deutungen, Werte und Ordnungsmodelle des Daseins zu

32



einem kohdrenten Selbst- und Weltverstdndnis synthetisiert. Vor diesem Hintergrund ldsst sich

differenzieren, aus welchen Komponenten sich ein solches System zusammensetzt.

2.1.4.3 Inhalt

Kollektive Inhalte. Kollektive Inhalte ergeben sich aus konfessionell geteilten
Grundannahmen und kulturell tradierten Deutungsmustern, wie sie in den grof8en Religionen
institutionalisiert sind. Sie liefern Basissemantiken - etwa Gottesbilder, Normen oder Riten -,
die iiber Sozialisationsprozesse in die individuelle Wahrnehmung, Interpretation und
Bewertung von Wirklichkeit eingehen (vgl. Huber, 2009; Trompenaars & Woolliams, 2004).

Individuelle Inhalte. Individuelle Inhalte entstehen dagegen aus biografischer
Erfahrung und stellen personliche Antworten auf existenzielle Fragen dar (vgl. Frankl, 1992;
Maslow, 1970; Tillich, 1957). Diese Dimension wird in der Religionspsychologie hiufig mit
dem Begriff Spiritualitdt gefasst, verstanden als ,,individuelle Gestaltung der Bezogenheit auf
Transzendenz" (van Belzen, 1999; Pargament, 1999).

Religiositiit & Spiritualitit. Da der iliberwiegende Teil der theoretischen und
empirischen Forschung zu Glaubenssystemen aus dem religids-spirituellen Kontext hervor-
gegangen ist und sich an dessen Transzendenzbezug orientiert, liegt der inhaltliche
Schwerpunkt dieses Unterkapitels auf der Analyse religidoser und spiritueller Formen des
Glaubens. Diese Schwerpunktsetzung dient der theoretischen Prizision, impliziert jedoch keine
inhaltliche Einschrankung des zugrunde gelegten Modells. Sdkulare, humanistische oder
naturalistische Sinnsysteme lassen sich im Rahmen desselben psychologischen Prinzips
verstehen, und zwar als funktionale Aquivalente, die iiber symbolisch unterschiedliche, aber —
iiber die Abbildung des Gottesbilds als personliches Konstrukt, welches die existenziellen
Uberzeugungen vereint (vgl. 2.1.3.4) - strukturgleiche Mechanismen der Orientierung,
Integration und Sinnstiftung verfiigen (vgl. Schnell, 2020; Huber & Huber, 2012; Zinnbauer et
al., 2015). Klassischerweise werden Glaubenssysteme unter den Begriffen Religiositdt und
Spiritualitdt zusammengefasst. Beide Konstrukte bezeichnen verschiedene Ausdrucksformen
desselben Grundphénomens: der Sinnsuche und Transzendenzbezogenheit des Menschen. Wie
bereits in meiner Bachelorarbeit ausfiihrlich dargestellt (Schéufele, 2024), l1asst sich Religiositét
als ein iiberindividuelles, institutionell verankertes System transzendierter Werte definieren
(vgl. von Gontard, 2013; Huber, 2003), wihrend Spiritualitit die individuelle Wahrnehmung
des Eingebundenseins in ein groferes sinnhaltiges Ganzes beschreibt (vgl. Bucher, 2007, zitiert
nach Utsch, 2014).

Religiositit. Der Begriff Religion leitet sich etymologisch vom lateinischen religare ab,

was ,,zurlickbinden" bedeutet und auf die Riickbindung des Menschen an eine gottliche Instanz

33



verweist (vgl. Angel, 2006). Religiositdt beschreibt die individuelle Ausprdgung und Praxis
dieser Riickbindung; also die personliche Aneignung religidser Uberzeugungen, die Teilnahme
an Ritualen, Symbolsystemen und Gemeinschaftsformen innerhalb einer organisierten Religion
(vgl. Angel, 2006). Entscheidend ist dabei der Glaube an eine transzendente Wirklichkeit im
Sinne des Gottlichen, die das Selbst- und Weltverstandnis pragt und als konstitutives Element
religioser Existenz gilt (vgl. Kruse, 2005). Da Religion einem kulturellen und historischen
Wandel unterliegt und sich individuell unterschiedlich manifestiert, betont Smith (1993), dass
es keine universale Definition von Religion geben kann. Daher erscheint es sinnvoller, den
Blick auf Religiositit zu richten - also auf die subjektive und kontextabhingige Form religidsen
Erlebens und Handelns (vgl. Ruhland, 2008).

Spiritualitit. Spiritualitit kann als ein vielschichtiges, individuell gelebtes und
erfahrungsorientiertes Phdnomen verstanden werden, das durch ein grundlegendes Gefiihl der
Verbundenheit charakterisiert ist; sowohl in vertikaler Hinsicht (Bezug zu einer hoéheren,
transzendenten oder gottlichen Wirklichkeit) als auch in horizontaler Hinsicht (Bezug zu Natur,
Kosmos, Mitmenschen und zum eigenen Selbst). Sie umfasst Formen des Denkens, Fiihlens
und Handelns, die auf Selbsttranszendenz, Sinnfindung und die Integration innerer sowie
dullerer Erfahrungswelten ausgerichtet sind. Spiritualitdt driickt sich dabei in individuellen
Deutungs- und Praxisformen aus, wie Gebet, Meditation, kontemplativen Erlebnissen oder dem
Erleben von Einheit, und kann sowohl innerhalb religioser Traditionen als auch unabhéngig
von ihnen auftreten (vgl. Bucher, 2007).

Existenzielle Integritit. Beide Konstrukte iiberschneiden sich insofern, als sie auf
Sinnsuche, Transzendenzbezug und existenzielle Orientierung abzielen, unterscheiden sich
jedoch hinsichtlich ihrer Institutionalisierung und Personalisierung (vgl. Utsch et al., 2018).
Innerhalb dieser Auffassung wurden sie bereits in der Einleitung dieses Kapitels ausfiihrlich als
anthropologische Konstante'® erklirt und vorgestellt (vgl. 2.1.4.1). Fiir die vorliegende Arbeit
werden beide Begriffe, ebenso wie sdkulare Formen, im glaubenspsychologischen Sinne, als
integrale Dimensionen von existenziellen Glaubenssystemen verstanden, die, iiber das

Gottesbild - das Selbst- und Weltbild, die Weltanschauung komplementieren und eine

19 Der Begriff der anthropologischen Konstante verweist auf die universelle Disposition des Menschen zur Sinn-
und Transzendenzsuche. Spiritualitit bzw. Religiositit wird in diesem Sinne als Teil der biologischen und
psychologischen Grundausstattung verstanden, die es ermdglicht, Erfahrungen von Kontingenz, Leid und
Endlichkeit in kohdrente Deutungsrahmen zu integrieren (vgl. Bucher, 2007; Jager, 2007, zitiert nach Ruhland,
2008). Sie erfiillt damit eine {ibergreifende integrative und transformierende Funktion, die in allen Kulturen
beobachtbar ist und auf einer angeborenen Offenheit fiir religios-spirituelle Deutungsprozesse beruht (vgl. Grom,
20009, zitiert nach Utsch et al., 2018; Hemel, 1998).

34



spezifische Ressource bei der Auseinandersetzung mit existenziellen Fragen darstellen. Damit
stellt sich die Frage, wie diese Inhalte psychologisch organisiert sind.
2.1.4.4 Struktur religioser und spiritueller Glaubenssysteme

Zentralitit und Inhalt. Aus substantieller Perspektive wird Religiositét iiber die
Inhalte des Glaubens bestimmt, wéahrend der funktionale Ansatz sie iiber ihre psychologische
Funktion und Sinnstiftung beschreibt (vgl. Oerter, 1996; Oser & Reich, 1996). Allport (1950)
differenzierte in diesem Zusammenhang zwischen einer intrinsischen Religiositit, die Religion
als zentralen Lebenswert versteht, und einer extrinsischen Religiositdt, die Religion
instrumentell nutzt. Glock (1969) erweiterte diesen Ansatz, indem er Religiositit als
mehrdimensionales Konstrukt beschrieb, das kognitive, emotionale und verhaltensbezogene
Aspekte umfasst; insbesondere in den Dimensionen Wissen, Ideologie, Erfahrung,
Konsequenzen und Praxis. Psychologisch relevant ist dabei weniger der konkrete, meist
konfessionell gepriagte Inhalt solcher Systeme als vielmehr ihre Struktur und funktionale
Einbindung in das Selbst- und Weltverstdndnis. Darauf aufbauend entwickelte Huber (2003,
2008, 2009) ein integratives Konzept, das die theoretischen Linien von Allport und Glock
zusammenfiithrt. Mit dem Modell der Zentralitit der Religiositdit betont er, dass nicht die
spezifische Glaubensrichtung, sondern der Grad der personlichen Bedeutsamkeit religiéser und
spiritueller Inhalte entscheidend ist. Diese wird iiber fiinf Dimensionen operationalisiert: 1)
Intellekt (Reflexivitit), 2) Ideologie (Uberzeugung), 3) Erfahrung (transzendente Wahr-
nehmungen), 4) private Praxis (z. B. Gebet, Meditation) und 5) o6ffentliche Praxis (z. B.
Gottesdienstteilnahme). Dieses Modell bildet die Grundlage der Centrality of Religiosity Scale
(CRS; Huber, 2003, Huber & Huber, 2012), die als religionspsychologisches Messinstrument
die empirische Integration religioser bzw. spiritueller Uberzeugungen in die Personlichkeit
erfasst und damit die Synthese substantieller, funktionaler und motivationaler Ansétze der
Religionspsychologie darstellt (vgl. 3.2.1).

Spirituelle Bediirfnisse. Als erginzende Komponente konnen spirituelle Bediirfnisse
verstanden werden, die das latente Potenzial fiir religids-spirituelle Orientierung abbilden, da
sie individuelle Bedarfsmuster an Antworten auf existenzielle Fragen verkdrpern. Biissing
(2021) beschreibt diese in Bereichen wie existenzielle Sinnfragen, das Bediirfnis nach innerem
Frieden, religidsen Praktiken oder dem Wunsch, anderen etwas zu geben. Sie werden z. B.
durch den Spiritual Needs Questionnaire (SpNQ; Biissing et al., 2010) operationalisiert und
erdffnen einen Zugang zu affektiven Anteilen religidser bzw. spiritueller Orientierung, auch
dann, wenn manifeste Glaubensinhalte noch nicht stark ausgeprigt sind (vgl. 3.2.2). Die

Ergebnisse meiner Bachelorarbeit zeigten beispielsweise, dass spirituelle Bediirfnisse

35



unabhingig von einer konfessionellen Zugehorigkeit auch bei atheistischen Personen ohne
artikuliertes Glaubens-system in der Gesamtstichprobe, bei Wartelisten-Klient*innen fiir eine
ambulante Psycho-therapie, vergleichbar stark wie bei Personen mit einem artikulierten r/s
Glaubenssystem ausgepriagt waren (vgl. Schiufele, 2024). Auf dieser strukturellen Grundlage

lasst sich die funktionale Bedeutung solcher Systeme klarer bestimmen.

2.1.4.5 Psychologische Funktionalitdt

Religiose und spirituelle Glaubenssysteme erfiillen neben ihrer ordnenden auch eine
funktionale Bedeutung fiir das psychische Erleben. Sie strukturieren Prozesse der Sinn- und
Identitétsbildung und helfen, Erfahrungen von Unsicherheit und Kontingenz einzuordnen,
indem sie Selbstbild, Weltbild und Gottesbild zu einem konsistenten kognitiven Bezugssystem
verbinden. Dadurch entsteht ein Deutungsrahmen, der das eigene Leben verstindlich und
bedeutsam erscheinen ldsst.

Aktivierung und Aktualisierung. Die psychologische Funktionsweise eines
Glaubenssystems zeigt sich nicht nur in stabilen Uberzeugungsstrukturen, sondern auch in
dynamischen Aktivierungsprozessen, die in Reaktion auf Belastungen, Krisen oder
existenzielle Fragen auftreten. Wihrend in der o6ffentlichen Diskussion teils kontroverse
Anlagenhypothesen kursieren, etwa das postulierte Religiosititsgen (vgl. Hamer, 2005),
Konzepte der Hochsensibilitidt als Disposition fiir spiritualisierte Personlichkeitsakzen-
tuierungen (vgl. Aron & Aron, 1997) oder neurobiologische Ansitze eines sogenannten Gottes-
moduls (vgl. Alper, 2002), betont die psychologische Forschung vor allem die Interaktion
zwischen Umwelt, Biografie und individueller Sinnkonstruktion. Empirische Befunde
verdeutlichen, dass die Aktivierung von Religiositit und Spiritualitit nicht allein auf Soziali-
sationsprozesse zurlickzufiihren ist (vgl. Bronfenbrenner, 1979; Hemel, 1998), sondern haufig
als Reaktion auf existenzielle Grenzerfahrungen verstanden werden kann. Nach Hemel (1998)
verfligt der Mensch aufgrund seiner Offenheit fiir die Welt {liber einen grundlegenden
Welterklarungszwang, der ihn dazu motiviert, das eigene Erleben in umfassende Deutungs-
rahmen einzubetten. Religiositit und Spiritualitidt stellen in diesem Sinne Modi der
Weltinterpretation dar, die Menschen nutzen, um Kontingenzerfahrungen zu verarbeiten und
personliche Kohédrenz wiederherzustellen.

Vor diesem Hintergrund koénnen artikulierte Glaubenssysteme evolutionspsycho-
logisch als adaptive kognitive Ressourcen verstanden werden, die zur Bewiltigung existen-
zieller Unsicherheit beitragen (vgl. Bucher, 2007; Madert, 2007). Hauser (2004) zeigte in einer
Meta-Analyse von fiinf deutschsprachigen Studien, dass ein Grofteil traumatischer Belastungs-

reaktionen mit aktiven Versuchen einhergeht, die Krise durch Sinnsuche zu bewiéltigen (72 bis

36



95 Prozent der Betroffenen). Im Transaktionalen Stressmodell (vgl. Lazarus & Folkman, 1984;
Anhang C) fungieren religidse und spirituelle Uberzeugungen als kognitive Erweiterung der
Coping-strategien, die es ermdglichen, Umweltstress deutungspsychologisch zu verarbeiten
und gleichzeitig psychische Ressourcen wie Kohérenzerleben (vgl. Antonovsky, 1987),
Selbstwirksamkeit (vgl. Bandura, 1977) und Hoffnung im Sinne dispositionalen Optimismus
zuginglich zu machen (vgl. Park, 2005; Park, 2010). In diesem Zusammenhang verweist
Pargament (1997) darauf, dass religiose Bewaltigungsprozesse unterschiedliche funktionale
Qualitdten annehmen koénnen. Kooperative Formen stiarken Handlungsfahigkeit und Selbst-
wirksamkeit, delegative Formen konnen entlastend wirken, wahrend konfliktbeladene bzw.
defensive Formen mit erhdhter Belastung einhergehen konnen (vgl. Ano & Vasconcelles, 2005;
Pargament, 1997). Damit verschwimmen die Grenzen zwischen der Entstehung und der
Wirkung von Glaubenssystemen. Existenzielle Krisen kdnnen sowohl aktivierend als auch
transformierend wirken, indem sie Glaubensstrukturen anstofen, herausfordern oder
reorganisieren. Aus psychologischer Perspektive stellt eine erfolgreiche Kontingenz-
bewaltigung hdufig das Ergebnis eines funktionierenden Glaubenssystems dar, das Erfahrungen
integriert und Bedeutung rekonstruiert (vgl. 2.3). Die Theorie der personlichen Konstrukte (vgl.
Kelly, 1955; siehe 2.1.2) liefert hierfiir ein plausibles Rahmenmodell. Sie beschreibt den
Menschen als aktiven Sinnproduzenten, der seine Wirklichkeit anhand bipolarer Bedeutungs-
dimensionen interpretiert, ordnet und modifiziert. Glaubenssysteme konnen als spezifische
Ausformungen solcher personlicher Konstruktsysteme verstanden werden. Sie fiarben gesund-
heitsrelevante Konzepte wie Ressourcenorientierung, Coping und Resilienz idiolektisch ein
und priagen sowohl die inhaltliche Struktur als auch die emotionale Qualitit psychischer
Verarbeitung.

Gesundheitliche Aspekte. Religiositit und Spiritualitit sind weder rein kulturelle
Randphdnomene noch zufillige Begleiter menschlicher Entwicklung, sondern integrale
Bestandteile des psychischen Sinn- und Selbstsystems. Thre Aktivierung und Aktualisierung
erfolgen in einer dynamischen Wechselwirkung mit biografischen, existenziellen und
psychosozialen Bedingungen und konnen sowohl fordernde als auch problematische
Wirkungen entfalten. Zahlreiche Befunde belegen positive Zusammenhdnge zwischen r/s
Uberzeugungen und Wohlbefinden, Stressbewiltigung, geringeren Depressionsraten und
hoherer Lebenszufriedenheit (vgl. Koenig, 2012; Koenig et al., 2001; Koenig et al., 2012;
Schnell, 2020; Schnell & Danbolt, 2023; Smith et al., 2003; Utsch et al., 2018). Gleichzeitig
weisen Studien auf mdgliche Risiken hin, etwa schuldinduzierende oder fatalistische

Uberzeugungsmuster, die emotionale Belastungen verstirken oder die therapeutische

37



Veranderungsbereitschaft einschrinken konnen (vgl. Exline et al., 2014; Pargament, 1997,
Utsch et al., 2018). Diese Ambivalenz macht deutlich, dass religiose und spirituelle
Glaubenssysteme psychologisch sowohl funktional als auch dysfunktional wirken kdnnen,
abhingig von ihrer Integration, Stabilitit und der Passung zwischen inneren Uberzeugungen
und duBeren Lebensbedingungen. Die Frage nach der funktionalen Qualitdt eines
Glaubenssystems wird im Anhang C, insbesondere im Hinblick auf Krisendynamiken und
Kontingenzbewailtigung, vertiefend behandelt.

Existenzielle Meta-Theorien. Damit lassen sich Glaubenssysteme als mehrdimensionale
psychologische Strukturen fassen, die (a) inhaltliche Komponenten (kollektiv-geteilte vs.
individuelle Annahmen iiber das Gottesbild), (b) ihre Zentralitdt im Leben der Person sowie (¢)
zugrunde liegende spirituelle Bediirfnisse umfassen. Sie stellen den Rahmen bereit, in dem
Antworten auf existentielle Fragen psychologisch wirksam werden und bilden somit eine
zentrale Schnittstelle zwischen individueller Weltanschauung, Transzendenzbezug und
psychischer Gesundheit. Wahrend Weltanschauungen durch die triadische Zusammensetzung
aus Selbstbild, Weltbild und Gottesbild grundlegende Orientierung bieten (vgl. 2.1.3), entsteht
erst durch die systematische Integration dieser Deutungsrahmen ein Glaubenssystem. Dieses
lasst sich als Meta-Theorie verstehen, die disparate Antworten auf existenzielle Fragen
miteinander verkniipft und so den Lebensentwurf kohédrent abrundet. Ein solches Glaubens-
system ergidnzt die Weltanschauung, indem es insbesondere iiber das Gottesbild jene Liicken
schlieBt, die durch rational-pragmatische Uberzeugungen in Selbst- und Weltbild offenbleiben
(vgl. Rizzuto, 1979; Sire, 2009). R/S Glaubenssysteme spiegeln damit grundlegende ideolo-
gische Uberzeugungen wider, die eine Person zum einen aus der eigenen Erfahrung und zum
anderen aus der intellektuellen Auseinandersetzung mit Themen / Fragen in den Bereichen der
Theologie und existenziellen Philosophie gebildet hat (vgl. 2.1.3.4). Von Natur aus sind
Glaubenssysteme sehr entwicklungssensitiv, da sie ein Konglomerat aus verschiedensten
Antworten auf unterschiedliche, existenzielle Fragen (z.B. ,,Warum bin ich? Woher komme ich
und wohin werde ich gehen? Wer oder was hat mich oder die Welt erschaffen? Was ist der Sinn
des Lebens?) darstellen (vgl. Tillich, 1957). Gerade in Grenzerfahrungen (z.B. korper-
liche/psychische Krankheit, Verlust oder fortschreitendes Alter) wird die Bedeutung solcher
Meta-Theorien evident. Indem Glaubenssysteme Ereignisse in einen umfassenderen Sinn-
horizont stellen, ermoglichen sie funktionale Kausalattributionen. Schicksalsschlige konnen
nicht nur als zufillige Widrigkeiten, sondern als Teil eines {ibergeordneten Plans gedeutet
werden (vgl. Utsch et al., 2018). Diese Form der Spiritualisierung (vgl. Pfeifer, 2018a) erweitert

den Erkldrungsspielraum und schiitzt so vor kognitiver Dissonanz (vgl. 2.2; Anhang C). Diese

38



Funktionsweise wird besonders sichtbar, wenn Menschen existenzielle Erfahrungen

deutungspsychologisch verarbeiten.

2.1.4.6 Spirituelle Kausalattributionen

Konzept und Motivlage. Die Suche nach Warum-Erkldrungen nimmt insbesondere in
Situationen zu, die durch Komplexitét, Leid oder mangelnde Kontrollierbarkeit gekennzeichnet
sind (vgl. Weiner, 1986, zitiert nach Pfeifer, 2018). In solchen Situationen neigen Menschen
dazu, Modelle zu konstruieren, die Spannung und kognitive Dissonanz reduzieren (vgl. Pfeifer,
2018a, in Utsch et al., 2018). Spiritualisierung bezeichnet die Zuschreibung von Ursachen und
Bedeutungen auf Basis transzendenter Annahmen (z. B. ,,Priifung®, ,,Fiigung®, ,,Karma*). Diese
kann sich sowohl auf punktuelle Ereignisse (situativ) als auch auf den gesamten Lebensentwurf
(global) beziehen. Abbildung 1 veranschaulicht diesen Zusammenhang als Modell spiritueller
Denkschemata in Anlehnung an Pfeifer (2018a).

Abbildung 1

Modell spiritueller Denkschemata, Deutungsmuster, Coping und Stressoren

Religidse/Spirituelle
Schemata

Y ¥

BEDEUTUNG des
Individuelle Faktoren <«— Sﬁgremign Ereignisses
g SPIRITUALISIERUNG
-
Gesundheit Psychosomatik
Leiden Mind-Body-Interaktion
. J

Anmerkung. Eigene Darstellung in Anlehnung an Pfeifer, 2018a, S. 46, adaptiert nach Dull
& Skokan, 1995, sowie Gall et al., 2005.

Kognitive Architektur. Spirituelle Deutungen sind in kognitiven Schemata und
Denkmustern verankert, die Wahrnehmung, Bewertung und Handlungswahl steuern. Diese
Schemata sind funktional in der weltanschaulichen Triade verankert, da sie zwischen Selbst-,

Welt- und Gottesbild vermitteln und auf jeder Ebene die kognitive Verarbeitung existenzieller

39



Erfahrungen strukturieren. Die klinische Relevanz dieser Prozesse zeigt sich insbesondere in
ihrer Wirkung auf Belastungsverarbeitung und Anpassung.

Gesundheitliche Relevanz. Klinische Schulen, zum Beispiel innerhalb der kognitiv-
behavioralen Therapie, betonen die Relevanz dieser Muster, da traumatische Erfahrungen von
Betroffenen haufig spirituell verarbeitet werden (vgl. Meichenbaum, zitiert nach Utsch, 2018d).
Eingebettet in libergeordnete kognitive Netzwerke (vgl. Dull & Skokan, 1995) beeinflussen
spirituelle Schemata (a) die Interpretation von Situationen, (b) die Aktivierung spezifischer
Ressourcen (soziale, rituale, symbolische) und (c) die Wahl von Coping-Strategien. Empirische
Befunde weisen auf identitdtsstabilisierende Effekte sowie auf psychosomatische Zusammen-
hinge hin (vgl. Rogers & Loewenthal, 2003). Gall et al. (2005) erweitern diesen Ansatz um ein
gesundheitspsychologisches Rahmenmodell, das Spiritualitdt als integrativen Faktor zwischen
Kognition, Emotion und Verhalten versteht. In ihrem Konzept fungieren spirituelle
Uberzeugungen als regulative Strukturen, die Stress appraisal (vgl. Anhang C), Coping und die
psychosomatische Anpassung vermitteln. Damit ldsst sich Spiritualisierung als funktionales
Bindeglied zwischen kognitiven Bewertungsprozessen und der emotionalen Sinnregulation
interpretieren. Spirituelle Deutungsmuster aktivieren neben emotionalen auch exekutive
Kontrollprozesse, die Aufmerksamkeit, Inhibition und kognitive Flexibilitdt betreffen. Diese
Funktionen ermoglichen es, widerspriichliche Informationen zu integrieren und emotionale
Belastungen zu regulieren - zentrale Mechanismen, die auch Diamond (2013) als Kern
exekutiver Funktionen beschreibt. Anhang C geht in diesem Bezug zur Krisenbewéltigung
vertiefend auf die Aspekte einer klinischen Glaubenspsychologie, im psychotherapeutischen
Kontext ein.

Protektive Funktionen. Spirituelle Kausalattributionen kdnnen sowohl protektive als
auch problematische Effekte entfalten. In adaptiver Form tragen sie zu einem Bedeutungs-
reframing®® bei, fordern Hoffnung, Sinnkohirenz, Emotionsregulation und Zugehdrigkeit.
Diese Faktoren begiinstigen die Verarbeitung von Trauer und Krankheit und korrelieren
teilweise mit giinstigeren Gesundheitsindikatoren (vgl. Koenig, 2012; Koenig et al., 2012;
Schnell, 2020; Schnell & Danbolt, 2023; Utsch et al., 2018).

Risikokonstellationen. Demgegeniiber konnen sich auch problematische Effekte
ergeben. Schuld- und Angstverstarkungen durch die Vorstellung eines strafenden Gottes,

Vermeidungsattributionen im Sinne einer ausschlieflichen Zuschreibung an ,geistliche

20 Bedeutungsreframing = Der Begriff beschreibt den psychologischen Prozess der kognitiven Neubewertung, bei
dem ein Ereignis durch veridnderte Bedeutungszuschreibung in einen neuen Sinnzusammenhang gestellt wird.
Dadurch kann eine belastende Erfahrung emotional entschérft und als handhabbar erlebt werden (vgl. Lazarus &
Folkman, 1984; Park, 2010).

40



Ursachen oder ambivalente Therapieeinstellungen sind mogliche Folgen, welche den
Handlungsspielraum innerhalb der weltanschaulichen Triade reduzieren, statt ihn zu erweitern.
In solchen Fillen kann ein problematisches Gottesbild, aufgrund seines libergeordneten, meta-
theoretischen Einflusses, auch das Selbst- und Weltbild verzerren, wodurch Sinn und
Orientierung verloren gehen konnen (vgl. 2.2.1.2 Verlust von Sinn und Orientierung). Pfeifer
(2014) illustriert dies anhand klinischer Fallvignetten und betont die Notwendigkeit, thera-
peutisch differenziert an den Inhalten und der Intensitét spiritueller Deutungen zu arbeiten.

Determinanten. Der Grad der Spiritualisierung korreliert mit der Zentralitdt religioser
und spiritueller Inhalte (vgl. Huber, 2003; Huber & Huber, 2012). Je stirker Glaubensinhalte
im individuellen Selbst verankert sind, desto globaler und persistenter gestalten sich spirituelle
Deutungen (vgl. 2.1.3.2). Daraus resultiert ein entsprechend groBerer Einfluss auf das
Kohirenzgefiihl (vgl. Antonovsky, 1987, 1993), dispositionalen Optimismus®! und Resilienz
(vgl. Anhang C). Damit ergibt sich ein konsistentes Gesamtbild, das die Bedeutung von
Glaubenssystemen fiir Sinn- und Kohédrenzbildung verdeutlicht.

Gesellschaftliche Perspektive. Auch auf empirisch-gesellschaftlicher Ebene zeigt sich,
dass kritische Lebensereignisse wie Tod, Krankheit, Trennung oder Arbeitslosigkeit die
Tragfahigkeit individueller Sinnquellen herausfordern. Forschungen zu Sinnorientierungen (z.
B. Schnell & Becker, 2007; Schnell & Danbolt, 2023) verdeutlichen, dass religios-spirituelle
Deutungen in solchen Situationen als besonders ressourcenreich erlebt werden konnen. Dies
gilt nicht nur im Rahmen kirchlicher Institutionen, sondern zunehmend auch in individuali-
sierten und pluralisierten Formen der Spiritualitdt (vgl. Huber & Huber, 2012; Utsch et al.,
2018). Damit wird deutlich, dass religiose und spirituelle Glaubenssysteme gerade in Zeiten
existenzieller Verunsicherung einen erweiterten Rahmen fiir Sinnkonstruktionen bereitstellen;
einen Rahmen, der iiber konventionelle weltanschauliche Strukturen hinausgeht und indivi-
duelle wie kollektive Prozesse der Sinnstiftung integriert.

Fazit. Die in diesem Kapitel dargestellten Mechanismen der Spiritualisierung
verdeutlichen, dass Glaubenssysteme nicht nur strukturelle, sondern dynamische Funktionen
erflillen, indem sie Sinnkrisen priaventiv abfedern oder reaktiv kompensieren konnen. Gerét
diese integrative Funktion der Glaubenssysteme unter Druck oder verliert sie ihre Wirksamkeit,
kann das Bediirfnis nach Kohidrenz selbst zur Quelle psychischer Belastung werden. Im

folgenden Kapitel (2.2) wird untersucht, wie die Storung solcher Prozesse, etwa im Sinne von

2! Dispositionaler Optimismus = Nach Carver und Scheier (2009) bezeichnet dispositionaler Optimismus eine
relativ stabile, situationsiibergreifende Erwartung positiver zukiinftiger Ereignisse. Er gilt als zentraler Priadiktor
adaptiver Coping-Strategien und steht empirisch in Zusammenhang mit hdherer psychischer und physischer
Belastbarkeit (vgl. Carver et al., 2010).

41



disrupted meaning systems (vgl. 2.2.1.3; Park, 2010), zur Entstehung psychischer Krisen und
kognitiver Dissonanz (vgl. 2.2.1.4; Festinger, 1957) beitragen kann.

2.2. Psychische Krisen
2.2.1 Was sind (psychische) Krisen?

(Psychische) Krisen sind Zustdnde innerer Instabilitdt, die entstehen, wenn zentrale
psychische Regulationsmechanismen tiiberfordert sind und grundlegende Bediirfnisse des
Menschen anhaltend verletzt, bedroht oder unvereinbar erlebt werden. Nach Grawe (2004)
beruhen menschliches Erleben und Verhalten auf der kontinuierlichen Regulation von vier
psychologischen Grundbediirfnissen: 1) dem Bediirfnis nach Bindung (emotionale Sicherheit
und Zugehorigkeit), 2) dem Bediirfnis nach Kontrolle und Orientierung (Vorhersehbarkeit,
Selbstwirksamkeit), 3) dem Bediirfnis nach Selbstwerterhohung und -schutz sowie 4) dem
Bediirfnis nach Lustgewinn und Unlustvermeidung.

Krisen entstehen, wenn diese Bediirfnisse dauerhaft frustriert werden oder wenn
zwischen ihnen widerspriichliche Aktivierungsmuster bestehen. Unter solchen Bedingungen
kommt es zu einem Spannungszustand, in dem das bisherige Selbst- und Weltverstiandnis keine
ausreichende Orientierung mehr bietet (vgl. 2.1.1). Der Mensch erlebt Kontrollverlust,
emotionale Desintegration und Sinnentleerung — zentrale Kennzeichen einer (psychischen)
Krise. Grawes Modell bietet somit eine psychologisch fundierte Grundlage, um Krisen als
Storungen der inneren Bediirfnisbalance zu begreifen. Diese Betrachtungsweise bildet den
funktionalen Ausgangspunkt fiir die nachfolgende Analyse jener Krisen, die in engem
Zusammenhang mit der individuellen Sinn- und Weltkonstruktion stehen (vgl. 2.2.1.2). Um zu
verstehen, unter welchen Bedingungen solche Zustédnde psychischer Desintegration entstehen,
ist es notwendig, die typischen Ausloser dieser Krisen ndher zu betrachten. Der folgende
Abschnitt ordnet daher die héufigsten Belastungsfaktoren ein, die das empfindliche

Gleichgewicht der psychischen Grundbediirfnisse destabilisieren konnen.

2.2.1.1 Typische Ausléser

(Psychische) Krisen entstehen nicht isoliert, sondern im Spannungsfeld individueller
Dispositionen, biografischer Prigungen und situativer Belastungen. Sie kdnnen sich sowohl aus
akuten Lebensereignissen als auch aus kumulativen chronischen Stressoren entwickeln. Dabei
wirken biologische, psychologische und soziale Einflussfaktoren meist zusammen und fiihren,
je nach individueller Vulnerabilitit (vgl. 2.2.3) zu einer Uberforderung der psychischen
Regulationsmechanismen (vgl. Grawe, 2004; Vogele, 2012). Klassischerweise werden Krisen

hinsichtlich ihrer Ausldser charakterisiert und unterschieden; so gibt es beispielsweise Krisen

42



mit klaren Auslésern oder diffuse Krisen, mit eher unbewussten, innerpsychischen
Hintergriinden (vgl. Riecher-Rossler et al., 2004). Zu den klaren Auslosern gehdren vor allem
Verlust- und Bedrohungserfahrungen, die zentrale Bediirfnisse nach Sicherheit, Kontrolle oder
Zugehorigkeit destabilisieren (vgl. Augsburger & Maercker, 2020; Frankl, 1982, 2023;
Huether, 2001; Pargament, 1997; Riecher-Rossler et al.,, 2004). Diffuse Krisenausloser
entstehen dagegen hiufig aus inneren Spannungen oder ldnger anhaltenden Diskrepanzen
zwischen Selbstanspruch und Umweltanforderungen. Dazu zdhlen Konflikte iiber Identitit,
Rollenbilder oder Wertorientierungen sowie allgemein das Erleben von Leid, Ungerechtigkeit
oder Sinnverlust. Solche Belastungen fiihren zu einer Desintegration zentraler psychischer
Grundbediirfnisse und schwichen die Fahigkeit zur Selbstregulation (vgl. Antonovsky, 1987;
Frankl, 1982, 2023; Huether, 2001).

In beiden Varianten treten Krisen besonders dann auf, wenn bestehende
Bewiltigungsstrategien nicht mehr wirksam sind und neue Deutungsmuster noch fehlen. Sie
markieren Ubergangsphasen, in denen das Selbst- und Weltverstéindnis neu geordnet werden
muss. Dieser Zustand eines kritischen Ungleichgewichts zeigt sowohl Risiko- als auch
Entwicklungspotenzial und verweist auf den engen Zusammenhang zwischen psychischer
Stabilitdt und der Féhigkeit zur Sinnintegration (vgl. Caplan, 1964; Grawe, 2004, 2005;
Huether, 2001). Wéhrend diese Ausloser beschreiben, woher Krisen kommen konnen,
beantwortet dies noch nicht die Frage, wie sie psychologisch wirksam werden. Entscheidend
ist, ob ein Ereignis die inneren Sinn- und Ordnungsstrukturen erschiittert.
2.2.1.2 Verlust von Sinn & Orientierung

Im Zentrum dieser Arbeit stehen jene Krisen, die eng mit der individuellen Sinn- und
Weltkonstruktion verbunden sind. Sie werden als Stérungen im Zusammenspiel der
weltanschaulichen Triade verstanden, also als Inkonsistenzen zwischen Selbst, Welt und
Gottesbild, die das Kohérenzgefiihl und die subjektive Sinnhaftigkeit beeintrdchtigen (vgl.
2.1.1). Solche Krisen zeigen sich nicht nur emotional, sondern vor allem als Desintegration des
Bedeutungsgefiiges, das normalerweise Orientierung und Richtung vermittelt. Zur theore-
tischen Einordnung bietet Park (2010) einen geeigneten Makrorahmen. Sie unterscheidet
zwischen globalen Annahmen iiber Selbst, Welt und Leben und den situativen Bedeutungen
einzelner Ereignisse. Entsteht eine Diskrepanz zwischen beiden Ebenen, etwa wenn ein
belastendes Ereignis grundlegenden Ordnungsannahmen widerspricht, kommt es zu
psychologischer Inkohdrenz. Dieser Zustand aktiviert meaning making processes, also
kognitive und emotionale Anpassungsmechanismen, die auf die Wiederherstellung von

Kohérenz und Sinn zielen (vgl. 2.2.1.3). Fiir die hier entwickelte Theorie markiert diese

43



Diskrepanz jene Schwelle, an der Disruptionen im Bedeutungssystem entstehen. Diese
Disruptionen entsprechen funktional dem, was als kognitive Dissonanz innerhalb der
weltanschaulichen Triade beschrieben wird. Wahrend Grawe (2004) darlegt, unter welchen
Bedingungen Krisen entstehen (vgl. 2.2.1.1), erklirt Park (2010) die Bedeutungsebene dieser
Inkonsistenzen. Festinger (1957) ergédnzt anschlieBend den Mechanismus, iiber den solche
Widerspriiche subjektiv erlebt und reguliert werden (vgl. 2.2.1.4). Im néchsten Schritt werden
daher zunéchst Parks Modell und anschlieend die Theorie der kognitiven Dissonanz erldutert.
Darauf aufbauend folgt die Darstellung der wechselseitigen Dynamik zwischen Selbst, Welt
und Gottesbild und der psychischen Folgen einer gestorten Sinnkonstruktion (vgl. 2.2.2).
2.2.1.3 Disrupted meaning system hypothesis (Park, 2010)

Crystal L. Park (2010) beschreibt im Meaning-Making Model (Abb. 2) ein integratives
Rahmenmodell, das erklart, wie Menschen auf Ereignisse reagieren, die ihre grundlegenden
Uberzeugungen iiber sich selbst, die Welt und das Leben infrage stellen. Im Zentrum steht das
Global Meaning System, bestehend aus (a) allgemeinen Uberzeugungen und Welt-
anschauungen, (b) personlichen Zielen und Werten sowie (c) einem subjektiven Gefiihl von
Sinn und Lebensbedeutung. Belastende oder potenziell stressreiche Situationen werden
zundchst auf der Ebene des situational meaning bewertet, das heiflt hinsichtlich Bedrohung,
Verlust, Kontrollierbarkeit und Implikationen. Kommt es hierbei zu einem Widerspruch
zwischen situativer Bewertung und globalem Sinnsystem, entsteht eine Diskrepanz (,.discre-

pancy"), die psychischen Distress®? ausldst (vgl. Park, 2005, 2010; Park & Folkman, 1997).

22 Psychologischer Distress bezeichnet einen subjektiven Zustand emotionaler Belastung, der aus der Diskrepanz
zwischen individuellen Erwartungen, Uberzeugungen und der erlebten Realitit entsteht. Er umfasst Reaktionen
wie Anspannung, Angst, Hilflosigkeit und Kontrollverlust und gilt als Indikator fiir eine gestorte psychische
Homoostase (vgl. Festinger, 1957; Lazarus & Folkman, 1984; Mirowsky & Ross, 2002)

44



Abbildung 2.

Das Meaning-Making-Modell nach Park (2010)

2)
3)

Globales Bedeutungssystem

Uberzeugungen (iiber die Welt, das Selbst und das
Selbst-in-der-Welt)

Ziele

Subjektives Gefiihl von Sinn oder Lebenszweck

Situativer Sinn

Potentiell
belastende
Situation

Bewertung der

Ereginisbedeutung

Attriputionen
Ausmaf von
Bedrohung,

Verlust,

Kontrollierbarkeit,

etc.
Implikationen

Psychische
Diskrepanz

Sinnbildungsprozesse

- Automatisch oder intentional
Assimilation /Akkommodation

g
vorhanden? (“distress™)

Erfolgreiche
Anpassung

- Suche nach Verstandlichkeit /
Bedeutsamkeit

- Kognitive und emotionale
Verarbeitung

|

Geschaffene
Bedeutungen
(“meaning made”)

1) Gefuhl, ,Sinn gefunden” zu
haben

2) Akzeptanz

3) Neu-Attribution / kausales
Verstehen

4) Wahrehmung von
Wachstum oder positiven
Lebensveranderungen

5) Veranderte Identitat

6) Neubewertung der
Stressor-Bedeutung

7) Veranderte globale
Uberzeugungen

8) Veranderte globale Ziele
9) Wiederhergestelltes oder

Anmerkung. Eigene Darstellung in Anlehnung an Park (2010). Durchgezogene Linien
kennzeichnen den kritischen Modellpfad (critical model pathway), gestrichelte Linien
mogliche zusitzliche Pfade (possible model pathway).

Prozessdynamik des Modells. Park beschreibt, in Abbildung 2, einen
Anpassungsprozess zwischen globalem und situativem Sinn. Diskrepanzen aktivieren kognitive
und emotionale Mechanismen der Sinnbildung, insbesondere Assimilation und
Akkommodation:

1. Assimilation: Die Umdeutung des Ereignisses, um es mit bestehenden Uberzeugungen

kompatibel zu machen (vgl. Park, 2010; Piaget, 1954)

2. Akkommodation: Die Anpassung globaler Uberzeugungen und Werte an das neu

Erlebte (vgl. Park, 2010; Piaget, 1954).

Gelingt die Sinnanpassung, entsteht ein Zustand des meaning made, der mit Akzeptanz,
Neubewertung und Re-Attribution einhergeht (vgl. Anhang C). Héufig zeigen sich auch
verinderte globale Uberzeugungen, neu geordnete Lebensziele oder eine erweiterte Identitit.
Misslingt die Integration, bleibt der Zustand psychologischer Inkohédrenz bestehen, was
chronischen Stress und maladaptive Bewaltigung begiinstigen kann (vgl. Park, 2010).

Psychologische Konsequenzen einer Disruption. Disruptionen im globalen
Bedeutungssystem wirken sich hiufig gleichzeitig auf emotionale, kognitive und motivationale

Ebenen aus. Emotionale Reaktionen wie Angst, Hoffnungslosigkeit oder existenzielle

45



Bedrohung treten ebenso héufig auf wie kognitive Beeintrachtigungen in Kohidrenz und
Vorhersagbarkeit. Diese konnen zu einer Fragmentierung des Selbst- und Weltbildes fiihren.
Auf motivationaler Ebene kommt es oft zu einem Verlust von Orientierung und
Selbstwirksamkeit, wahrend das Bediirfnis nach Kontrolle und Sinn deutlich ansteigt. Damit
wird sichtbar, dass Storungen im global meaning system mehrere psychische Ebenen
gleichzeitig betreffen und zentrale Mechanismen psychischer Stabilitdt unterminieren (vgl.
Park, 2010). In diesem Sinne beschreibt Park psychische Krisen als gestorte Regulation von
Sinn, die dann entsteht, wenn Inkonsistenzen zwischen globalem und situativem Sinn nicht
mehr iberbriickt werden konnen (vgl. Park & Folkman, 1997; Park, 2005, 2010).

Einbettung in die vorliegende Theorie. Im Rahmen dieser Arbeit wird Parks Modell
als Makrostruktur verstanden, die das Zusammenspiel der triadischen Weltanschauung (Selbst-
, Welt- und Gottesbild) auf einer iibergeordneten Sinnebene abbildet. Eine disruption entspricht
einer Inkonsistenz zwischen diesen Komponenten, etwa wenn das Gottesbild keine sinnvolle
Deutung von Leid mehr ermdglicht oder das Selbstbild nicht mehr in die moralische Ordnung
des Weltbildes integriert werden kann. Die daraus resultierende Inkohédrenz markiert den
Ubergang von einem gestorten Bedeutungsgefiige zu einer psychischen Krise. Die
nachfolgenden Mechanismen der Sinnanpassung - ob kognitiv, emotional oder spirituell -
bilden die Grundlage jener meaning-making processes, die im letzten Kapitel bereits als
spirituelle Kausalattributionen (vgl. 2.1.4.6) eingefiihrt und beschrieben worden sind.

Markoebene vs. Mikroebene. Im Anschluss an Park beschreibt Festinger (1957) auf
der Mikroebene den psychologischen Mechanismus, iiber den solche Inkonsistenzen subjektiv
erlebt und reguliert werden. Wahrend Parks Modell erklért, wann und warum Inkonsistenzen
zwischen globalen und situativen Sinnsystemen entstehen, zeigt die Theorie der kognitiven
Dissonanz, wie diese Widerspriiche psychologisch wirksam werden. Die aus einer Diskrepanz
resultierende Spannung manifestiert sich als Konflikt zwischen Kognitionen, also zwischen
Uberzeugungen, Wahrnehmungen oder Handlungsintentionen. Damit bietet die Theorie der
kognitiven Dissonanz die psychologische Grundlage dafiir, wie Stérungen innerhalb der
triadischen Weltanschauung zu emotionalem und kognitivem Stress fiihren und Prozesse der
Sinnrekonstruktion anstofen konnen.
2.2.1.4 Kognitive Dissonanz

Das Konzept der kognitiven Dissonanz geht auf Leon Festinger (1957) zuriick und
beschreibt einen psychologischen Spannungszustand, der entsteht, wenn zwischen mehreren
Kognitionen, also Uberzeugungen, Einstellungen oder Wahrnehmungen, ein Widerspruch

besteht. Menschen streben nach innerer Konsistenz zwischen ihren Gedanken, Emotionen und

46



Handlungen. Werden diese in Konflikt zueinander erlebt, entsteht ein unangenehmer
Spannungszustand, der als kognitive Dissonanz, respektive psychologischer Distress (vgl.
Lazarus & Folkman, 1984; Mirowsky & Ross, 2002) bezeichnet wird. Dieser Zustand motiviert
zu Handlungen oder gedanklichen Anpassungen, um das Gleichgewicht wiederherzustellen.
Festinger (1957) zeigte, dass Individuen dazu neigen, widerspriichliche Informationen zu
vermeiden oder umzudeuten, um die eigene Selbst- und Weltsicht aufrechtzuerhalten.
Dissonanzreduktion erfolgt dabei iiber drei Hauptstrategien: (1) Verhaltensinderung als eine
Anpassung des Handelns an bestehende Uberzeugungen, (2) Einstellungsinderung als eine
Modifikation von Uberzeugungen, um sie an das Verhalten anzupassen, oder (3) kognitive
Neubewertung als eine Umdeutung der Situation, um den Widerspruch subjektiv aufzulosen.
Die drei Strategien der Dissonanzreduktion lassen sich im Rahmen des triadischen
Weltanschauungsmodells (vgl. 2.1.3) als kognitive Mechanismen verstehen, iiber die
Individuen Inkonsistenzen zwischen Selbstbild, Weltbild und Gottesbild ausgleichen und so die
Grundlage fiir ein kohérentes Sinn- und Selbstverstindnis wiederherstellen. In diesem Sinne ist
kognitive Dissonanz ein grundlegender Regulationsmechanismus psychischer Stabilitdt, der das
Bediirfnis nach Kohédrenz im Denken und Erleben widerspiegelt (vgl. Harmon-Jones, 2019).

Rolle in Krisen. Im Kontext psychischer Krisen kann kognitive Dissonanz als
Ausgangspunkt tiefgreifender Sinn- und Identitdtskonflikte verstanden werden. Sie entsteht,
wenn zentrale Uberzeugungen iiber das Selbst, die Welt oder Transzendenz; also die
Grundstrukturen der weltanschaulichen Triade, durch widerspriichliche Erfahrungen in Frage
gestellt werden. Bleibt dieser Spannungszustand ungeldst, kann er zu einem Zusammenbruch
der bestehenden Deutungsmuster und damit zu einer gestdrten Sinnkonstruktion fiihren.
Umgekehrt kann die erfolgreiche Reduktion von Dissonanz, etwa durch Neubewertung oder
Integration widerspriichlicher Inhalte, zu personlichem Wachstum und vertiefter Selbst-
reflexion beitragen (vgl. Festinger, 1957; Harmon-Jones & Harmon-Jones, 2007; Park, 2005,
2010; Park & Folkman, 1997).

In der Folge lassen sich psychische Krisen als Ausdruck eines gestorten Gleichgewichts
innerhalb der triadischen Weltanschauung begreifen. Die Dissonanz zwischen Selbst-, Welt-
und Gottesbild fiihrt zu einer Instabilitdt der psychologischen Kohérenzstruktur und damit zu
einer Beeintrichtigung der Sinn- und Identitdtsregulation. Je nachdem, welche der drei
Bezugsdimensionen vorrangig betroffen ist, zeigen sich unterschiedliche emotionale, kognitive
und verhaltensbezogene Symptome. Die Theorie der kognitiven Dissonanz erklart somit den
grundlegenden Mechanismus, iiber den Inkonsistenzen innerhalb der Triade psychischen Stress

erzeugen. Wie sich diese Spannungen konkret in Selbst-, Welt- und Gottesbild manifestieren,

47



wird im folgenden Abschnitt differenziert dargestellt. Zuerst werden die typischen
Charakteristika und psychopathologischen Implikationen eines dissonanten Selbstbildes, eines
dissonanten Weltbildes und eines dissonanten Gottesbildes erldutert, bevor ihre wechselseitige
Dynamik im Rahmen der gestorten Triade beschrieben und mit einem abschlieBenden

123

Fallbeispiel~ veranschaulicht wird.

2.2.2 Storungen in der Sinnkonstruktion

2.2.2.1 Dissonantes Selbstbild

Ein gestortes Selbstbild stellt die intrapsychische Manifestation kognitiver Dissonanz
dar. Es beschreibt den Verlust innerer Kohérenz, wenn grundlegende Selbstannahmen iiber
Kontrolle, Selbstwirksamkeit oder moralische Integritit mit aktuellen Erfahrungen oder
duBeren Anforderungen in Konflikt geraten. Das Selbstbild (vgl. 2.1.3.1) umfasst kognitive,
emotionale und verhaltensbezogene Strukturen, liber die Menschen ihr Erleben interpretieren
und regulieren.

Kognitiv-behaviorale Perspektive. Aus verhaltenstherapeutischer Perspektive umfasst
es das Geflecht aus Selbstschemata, Uberzeugungen und Bewertungen, durch die Individuen
ihr eigenes Handeln und Erleben interpretieren (vgl. Bandura, 1977; Beck, 1979). Ein negatives
oder instabiles Selbstbild ist hdufig mit vermindertem Selbstwert, geringer Selbstwirksamkeit
und dysfunktionalen Grundannahmen verbunden, die das Erleben von Hilflosigkeit und
Kontrollverlust begiinstigen. Diese kognitiven Verzerrungen wirken sich unmittelbar auf
Aftektregulation, Motivation und zwischenmenschliche Interaktion aus und koénnen,
insbesondere unter Belastung, zu depressiven, dngstlichen oder selbstabwertenden Mustern
fiihren (vgl. Grawe, 2004; Hautzinger, 2013).

Psychoanalytische Perspektive. In der psychoanalytischen Tradition wird das
Selbstbild weiter differenziert. Das ,Ich" beschreibt die Instanz, die Wahrnehmung,
Realitétspriifung und Abwehr organisiert und damit die kognitive Steuerung des psychischen
Geschehens iibernimmt (vgl. Jung, 1966, 1967). Das ,,Ego" bezeichnet jene unintegrierten,
starren und hiufig unbewussten Anteile des Ich, die durch Abwehrprozesse abgespalten wurden
und sich in konflikthaften Tendenzen &uBlern. Dazu zdhlen etwa iliberméBiger Ehrgeiz,
Vergleichsdenken, Besitzstreben, Eifersucht, rigide Selbstanspriiche oder ein starkes Bediirfnis
nach Anerkennung und Kontrolle (vgl. Brenner, 2017; Helg, 2000). Solche verhérteten Ego-

Strukturen reduzieren psychische Flexibilitit und begiinstigen selbstschiddigende Muster. Das

23 Das Fallbeispiel basiert auf einer klinisch-psychologischen Praxiserfahrung des Verfassers im Rahmen eines
teilstationdren Praktikums in einer allgemeinpsychiatrischen Tagesklinik. Alle Angaben wurden aus Griinden des
Datenschutzes anonymisiert und inhaltlich so verdndert, dass keine Riickschliisse auf reale Personen mdglich sind.

48



»Selbst" fungiert in diesem Modell als iibergeordnete Integrationsinstanz. Es ermoglicht die
Einordnung und Modulation unbewusster Ego-Anteile, sodass diese in ein stabileres und
authentischeres Ich integriert werden konnen. Dieser Prozess der Selbstwerdung entsteht durch
Bewusstwerdung und symbolische Verarbeitung abgespaltener Inhalte und bildet ein zentrales

Ziel psychoanalytischer Therapie (vgl. Jung, 1966, 1967).

2.2.2.2 Dissonantes Weltbild

Das Weltbild (vgl. 2.1.3.2) beschreibt das kognitive Referenzsystem, iiber das
Individuen Ereignisse einordnen, Wirkzusammenhinge verstehen und sich selbst in Relation
zur dulleren Welt verorten. Es fungiert als Orientierungsrahmen, der Sinn, Vorhersagbarkeit
und Kontrolle im Alltag ermoéglicht. Wird dieses System durch widerspriichliche oder
traumatische Erfahrungen iiberfordert, kann es zu Verzerrungen, Fragmentierungen oder
rigiden Weltdeutungen kommen, die das Kohédrenzerleben und den Realititsbezug
beeintrichtigen.

Kognitiv-behaviorale Perspektive. Aus verhaltenstherapeutischer Sicht entsteht ein
dysfunktionales Weltbild durch die Ausbildung negativer kognitiver Schemata und
generalisierter Grundannahmen {iber die Welt (z. B. ,,Die Welt ist schlecht/bose"), das Leben
(z. B. ,,Das Leben ist sinnlos") oder andere Menschen (z. B. ,,Man kann niemandem vertrauen").
Erfahrungen von Kontrollverlust, Zurlickweisung oder Bedrohung konnen stabile
Uberzeugungen hervorbringen, die die Umwelt als gefihrlich, ungerecht oder feindselig
erscheinen lassen. Diese verzerrten Uberzeugungen wirken als kognitive Filter, durch die neue
Informationen selektiv wahrgenommen und bestehende Annahmen bestitigt werden (vgl. Beck,
1979; Ellis, 1962). Die Folge sind iiberdauernde Gefiihle von Misstrauen, Hoffnungslosigkeit
und Entfremdung, welche das Erleben von Sicherheit und Zugehorigkeit unterminieren. Eine
derartige kognitive Dysregulation gilt als zentraler Risikofaktor fiir die Entwicklung
depressiver, dngstlicher und paranoider Symptomatiken (vgl. Grawe, 2004; Hautzinger, 2013;
Janoff-Bulman, 1989).

Psychoanalytische Perspektive. Im psychoanalytischen Verstindnis ist das Weltbild
der Ausdruck innerer Objektbeziehungen und symbolischer Projektionen unbewusster
Konflikte auf die duBBere Wirklichkeit. Ein pathologisches Weltbild manifestiert sich, wenn
diese Projektionen rigide werden und das Individuum seine innere Konfliktdynamik nach au3en
verlagert (vgl. Freud, 1911; Kernberg, 1975). Feindselige oder misstrauische Weltdeutungen
konnen so als Abwehrmechanismus gegen unertrigliche Affekte wie Angst, Schuld oder
Ohnmacht verstanden werden. In der klinischen Praxis duf8ert sich dies hdufig in der Tendenz,

duBere Umstdnde oder andere Menschen fiir das eigene Leid verantwortlich zu machen, anstatt

49



intrapsychische Konflikte zu reflektieren. Nach Jung (1966) und Brenner (2017) ist ein
verzerrtes Weltbild insbesondere auch der Ausdruck einer gestorten Beziehung zwischen
Bewusstsein und Unbewusstem, in der kollektive und persdnliche Schattenanteile*
externalisiert werden. Ein Ziel der psychotherapeutischen Arbeit ist daher die schrittweise Re-
Integration dieser Anteile, um die Wahrnehmung der Welt wieder als mehrdimensional,

verstehbar und veridnderbar zu erleben (vgl. Jung, 1966, 1989).

2.2.2.3 Dissonantes Gottesbild

Das Gottesbild (vgl. 2.1.3.4) bezeichnet die mentale Reprédsentation jener
metaphysischen Grundstrukturen, die der Mensch als ordnende Prinzipien des Kosmos begreift
und iiber die er versucht, die irrationalen oder unerklarlichen Liicken seines Selbst- und
Weltbildes zu schlielen (vgl. 2.1.3.3). Psychologisch stellt es kein exklusiv religioses Konzept
dar, sondern ein universelles Deutungsmuster, das auf die symbolische Integration des
Unverfligbaren zielt. Es umfasst kognitive, emotionale und symbolische Komponenten, durch
die Individuen das Uberpersonliche, Transzendente oder schlicht das Nicht-Erkldrbare
interpretieren und in ihre personliche Weltanschauung einbetten.

In sdkularen Kontexten kann das klassische religids-spirituelle Gottesbild durch
funktional analoge Strukturen ersetzt werden, beispielsweise durch Natur, Vernunft,
Wissenschaft, Schicksal, Moral oder Humanitét, die eine vergleichbare psychologische
Funktion erfiillen. Sie schaffen Ordnung, Bedeutung und Orientierung angesichts existenzieller
Kontingenz. Entscheidend ist somit nicht der metaphysische Gehalt dieser Uberzeugungen,
sondern ihre regulative Funktion und damit das Bediirfnis, disparate Erfahrungsbereiche zu
einem kohérenten Ganzen zu verbinden (vgl. 2.1.3.4; 2.1.4.5; 2.1.4.6). In diesem Sinne ist das
Gottesbild insbesondere der Ausdruck einer anthropologischen Konstante (vgl. 2.1.4.1).
Folglich der Fahigkeit und dem Drang des Menschen, das Dasein in ein umfassenderes Sinn-
und Ordnungssystem einzubetten (vgl. Bucher, 2007; Grom, 2009, zitiert nach Utsch et al.,
2018; Hemel, 1998; Jager, 2007; Jung, 1987a; Tillich, 1952, 1957; Wong, 2013).

Entspricht diese innere Reprdsentation jedoch einer rigiden, angstmachenden oder
widerspriichlichen Struktur, kann sie zur Quelle psychischer Dissonanz und existenzieller
Verunsicherung werden. Ein problematisches Gottesbild, gleichgiiltig ob religids, spirituell
oder sdkular geprigt, spiegelt dann die Storung jener Integrationsprozesse wider, die
normalerweise Vertrauen, Sinn und psychologische Kohérenz vermitteln.

Kognitiv-behaviorale Perspektive. Aus kognitions- und lerntheoretischer Sicht bildet

24 Schattenanteile = Schattenanteile bezeichnen nach Jung (1989) die verdringten und moralisch abgewerteten
Aspekte der Personlichkeit, deren (Re-)Integration fiir die psychische Ganzheit des Menschen wesentlich ist.

50



sich das Gottesbild (hier: verstanden als Reprisentation {ibergeordneter Sinn- und
Ordnungsprinzipien) durch individuelle Erfahrungen, soziale Lernprozesse und kulturelle
Prigungen. Es umfasst jene Uberzeugungen, mit denen Menschen versuchen, die Beziehung
zwischen sich selbst, der Welt und einem ,,h6heren" (oder tibergeordneten) Prinzip der Ordnung
zu erkldren. Diese Strukturen konnen religios, spirituell oder sékular gefasst sein: Als ,,Gott",
als ,,Naturgesetz", als ,,kosmische Gerechtigkeit", als ,,Schicksal" oder als ,,Vernunft". Wird
dieses iibergeordnete Orientierungssystem durch widerspriichliche Erfahrungen in Frage
gestellt, klassischerweise durch Leid, Kontrollverlust, moralische Dilemmata oder existenzielle
Unsicherheiten, entsteht kognitive Dissonanzen, die das Kohdrenzgefiihl bedrohen. Aus
verhaltenstheoretischer Perspektive reagiert das Individuum dann mit typischen
Anpassungsstrategien: (1) durch Neubewertung der Ereignisse (z. B. ,,Es hatte einen tieferen
Sinn"), (2) durch Modifikation der zugrunde liegenden Uberzeugung (,,Nicht alles folgt einem
Plan") oder (3) durch Vermeidung und kognitive Abspaltung widerspriichlicher Informationen
(vgl. Festinger, 1957; Park, 2010). Dysfunktionale Glaubensrepriasentationen entstehen, wenn
diese Schemata rigide, selbstabwertend oder externalistisch werden, beispielsweise wenn Sinn
und Kontrolle ausschlieBlich auf d&ulere Méchte, Autoritdten oder Zufall projiziert werden. Ein
strafender Gott, eine blinde Schicksalsmacht oder ein deterministisches Weltbild konnen so
dhnliche psychische Effekte entfalten: das Erleben von Ohnmacht, Schuld und innerer
Entfremdung. Umgekehrt fordern flexible, selbstwirksame und kontextadaptive
Uberzeugungen, unabhingig vom metaphysischen Gehalt, psychische Resilienz und Kohérenz
(vgl. Antonovsky, 1987; Pargament, 1997; Park, 2010).

Psychoanalytische Perspektive. Nach Jung (1987a) besitzt das Gottesbild den
Charakter eines Archetyps des kollektiven Unbewussten, der eine symbolische Reprisentation
der Ganzheit des Menschen darstellt. Es verweist somit weniger auf eine objektive
metaphysische Entitdt als auf eine psychische Struktur, durch die Erfahrungen von Sinn,
Ordnung und Transzendenz symbolisch vermittelt werden (vgl. 2.1.4 Glaubenssysteme als
existenzielle Meta-Theorien). Eine problematische Auspriagung entsteht, wenn diese Struktur
einseitig besetzt, abgespalten oder auf dulere Autorititen projiziert wird. In solchen Fillen
verliert das Symbol seinen vermittelnden Charakter und wird zum Triger unbewusster
Konflikte, was sich in {ibersteigerter Abhéngigkeit, Angst, Zorn oder religidser
Uberkompensation duBern kann (vgl. Ano & Vasconcelles, 2005; Exline et al., 2011). Die
psychoanalytische Forschung deutet diese Prozesse als Ausdruck ambivalenter
Objektbeziehungen, in denen sich frithe Bindungs- und Autonomiekonflikte auf die religiose

Reprisentanz iibertragen (vgl. Rizzuto, 1979; Vergote, 1997). Ein ,,abgelehntes" oder ,,ambi-

51



valentes" Gottesbild kann demnach als psychische Strategie verstanden werden, die auf die
Regulation von Abhdngigkeit, Schuld oder Kontrollverlust zielt. Solche Spannungen miissen
nicht notwendigerweise pathologisch sein, sondern kdnnen auch Ausdruck der kognitiven und
emotionalen Auseinandersetzung mit existenziellen Grundfragen darstellen.

In analytischer Perspektive ldsst sich die Entwicklung und Artikulation eines
Gottesbildes, oder allgemeiner: eines existenziellen Glaubenssystem, als dynamischer Prozess
der symbolischen Aushandlung verstehen. Das Gottesbild fungiert dabei als Projektionsfléache,
an der sich Spannungen zwischen Selbst- und Weltbezug psychisch organisieren. Seine
jeweilige Gestalt spiegelt, wie Menschen Sinn, Verantwortung und Transzendenz in ihr
Weltverstindnis einordnen, unabhéngig davon, ob dies in religidsen, spirituellen oder sidkularen
Begriffen geschieht (vgl. Jung, 1987a; Rizzuto, 1979). Da Selbst-, Welt- und Gottesbild keine
isolierten Einheiten darstellen, sondern ein zusammenhingendes Bedeutungssystem bilden, ist
es notwendig, ihre dynamischen Wechselwirkungen zu beleuchten. Der folgende Abschnitt
zeigt, wie Verdnderungen in einer Dimension die anderen beeinflussen und welche

psychologischen Konsequenzen daraus entstehen.

2.2.2.4 Wechselwirkungen & Folgen

Selbstbild projiziert ins Weltbild. Die Art und Weise, wie ein Mensch sich selbst
erlebt und bewertet, bildet die Grundlage seiner Beziehung zur duleren Welt. Nach kognitiver
Theorie werden Selbstschemata auf die Wahrnehmung &uBlerer Ereignisse {ibertragen und
strukturieren, welche Aspekte der Realitit als bedeutsam erlebt werden (vgl. Beck, 1979;
Markus & Wurf, 1987). Ein instabiles oder fragmentiertes Selbstbild kann zu verzerrten
Weltannahmen fiihren, etwa zu generalisiertem Misstrauen, liberhdhter Kontrollbediirftigkeit
oder fatalistischer Weltsicht. Das Weltbild fungiert in diesem Zusammenhang als kognitive
Erweiterung des Selbstbildes: Es projiziert die inneren Ordnungsprinzipien nach auflen und
bestimmt, wie Individuen soziale, moralische und existentielle Zusammenhénge deuten (vgl.
Koltko-Rivera, 2004).

Weltbild spiegelt das Gottesbild. Das individuelle Weltbild dient nicht nur der
Orientierung in der erfahrbaren Realitét, sondern vermittelt zugleich, welche iibergeordneten
Prinzipien als giiltig oder verbindlich anerkannt werden. Nach Park (2005, 2010) und Wong
(2013) préagt die Art, wie Menschen Sinn und Ordnung in der Welt konstruieren, ihr Verhéltnis
zu transzendenten oder metaphysischen Dimensionen. Ein reduktionistisches oder
deterministisches Weltbild kann den transzendenten Bezugsrahmen einschrénken, wéihrend ein
iberméBig idealisiertes Weltbild eine Spaltung zwischen Realitdt und Sinn begiinstigt (vgl.
Schnell, 2009). In beiden Féllen wird die Fdhigkeit beeintrdchtigt, Erfahrungen in einen

52



kohdrenten Gesamtzusammenhang einzubetten. Das Gottesbild, als kognitive Reprédsentation
transzendenter Ordnung (vgl. 2.1.3 Glaubenssysteme als existenzielle Meta-Theorien), spiegelt
in dieser Perspektive, wie Individuen die Welt als sinnvoll, gerecht oder willkiirlich erleben.
Verzerrungen in diesem Bereich wirken sich riickkoppelnd auf Welt- und Selbstverstéindnis
aus, etwa in Form von Schuldgefiihlen, Entfremdung oder existenzieller Leere (vgl. Exline et
al., 2011; Pargament, 1997).

Gottesbild firbt das Selbstbild. Das Gottesbild kann stabilisierend wirken, wenn es
eine symbolische Einheit zwischen Selbst- und Welterleben ermdglicht - also eine Vorstellung
iibergeordneten Sinns oder einer ordnenden Struktur, in der individuelle Erfahrungen
eingebettet erscheinen. In religidsen Kontexten geschieht dies hdufig liber die Idee eines
personalen oder wohlwollenden Gottes; in sdkularen oder immanenten Deutungssystemen
iibernehmen analoge Konzepte wie Natur, Vernunft, Humanitit, das moralische Gesetz oder
die Idee des ,,Ganzen" diese Funktion (vgl. Schnell, 2020; Wong, 2013). Entscheidend ist nicht
der metaphysische Gehalt, sondern die psychologische Funktion: die Integration von
Kontingenz, Leiden und Endlichkeit in ein kohdrentes Bedeutungsgefiige.

Empirische Befunde zeigen, dass ein positives, unterstiitzendes Gottesbild, bzw.
funktional ~ #quivalente  sinnstiftende  Uberzeugungen, mit hdherem  Selbstwert,
Lebenszufriedenheit und psychischer Stabilitdt assoziiert sind (vgl. Benson & Spilka, 1973;
Hall & Brokaw, 1995; Schnell, 2009). Wird diese vermittelnde Funktion jedoch gestort,
entstehen Dissonanzen. Ein strafendes, distanziertes oder deterministisches Weltprinzip kann
Selbstabwertung, Angst und Ohnmacht verstirken. So zeigen Studien, dass internalisierte
Schuld- und Strafvorstellungen, etwa im Sinne eines moralisch verurteilenden Gottesbildes, mit
erhohtem Depressions- und Angstniveau einhergehen (vgl. Pargament, 1997; Rose & Exline,
2012). In sdkularen Deutungssystemen kann sich ein analoges Muster zeigen, wenn Individuen
das Leben als von blinden, unentrinnbaren Kréften bestimmt erleben, zum Beispiel als ,kalte
GesetzméBigkeit" der Natur oder des Schicksals, wodurch persénliche Verantwortung und
Selbstwirksamkeit entwertet erscheinen — wie es hiufig im Nihilismus® der Fall ist (vgl. Frankl,
1982; Schnell, 2020; Wong, 2013). In beiden Féllen verliert dder Mensch das Gefiihl, aktiv
Einfluss auf sein Leben nehmen zu konnen, was zu Kontrollverlust, Sinnleere und existenzieller

Ohnmacht fiihren kann.

2 Der Begriff Nihilismus bezeichnet im philosophischen und psychologischen Sinne den Verlust oder die radikale
Verneinung jeglicher iibergeordneten Sinn-, Wert- oder Ordnungsprinzipien. Wahrend Nietzsche (1887) ihn als
Konsequenz der ,,Entgottlichung der Welt" verstand, beschreibt Frankl (1946/2010, 1982) ihn als Ausdruck einer
existenziellen Leere, in der der Mensch keinen transzendenten Bezug mehr findet.

53



Demgegentiber konnen idealisierte oder allmichtige Sinnkonzepte narzisstische
Abwehrmechanismen begiinstigen. Wird das Gottliche ausschlieBlich als vollkommen,
allmédchtig und mit dem eigenen Willen identisch gedacht, stabilisiert dies grandiose
Selbstanteile und verhindert die Auseinandersetzung mit eigener Begrenztheit (vgl. Rizzuto,
1979; Tillich, 1952). Sikular spiegelt sich dieses Muster in der Uberhdhung von Vernunft,
Wissenschaft oder Leistung als unfehlbare Ordnungskréfte, die absolute Orientierung und
Sicherheit versprechen (vgl. Schnell, 2009; Wong, 2013). In beiden Varianten wird das
Sinnsystem rigide: Das Individuum identifiziert sich mit einem idealisierten Prinzip und verliert
den dialogischen Bezug zur Wirklichkeit. Das Gleichgewicht zwischen Selbst, Welt und Gott /
Transzendenz / iibergeordnetem Sinnsystem wird gestort, was zu narzisstischen Spannungen,
rigidem Perfektionismus oder spiritueller Erschopfung fithren kann (vgl. Antonovsky, 1987;
Pargament, 1997). In beiden Fillen gerdt das Verhdltnis von Selbst, Welt und Gott /
iibergeordnetem Sinnsystem aus dem Gleichgewicht, was in einer reduzierten Kohédrenz-
wahrnehmung, in Fragmentierung der Identitdt und letztlich in psychischer Desintegration
resultieren kann (vgl. Antonovsky, 1987; Wong, 2013).

Wechselseitige Verstirkung. Die drei Komponenten der weltanschaulichen Triade
(Selbstbild, Weltbild und Gottesbild) stehen in einer dynamischen Wechselbeziehung.
Verdnderungen in einer dieser Dimensionen fithren unweigerlich zu systemischen
Verschiebungen in den anderen und konnen nach einer Erschiitterung der Weltanschauung (z.
B. infolge schwerer Traumata, Verlusterfahrungen oder existenzieller Krisen) Prozesse der
kognitiven Neuorientierung ausldsen. Diese dienen der Reorganisation des Sinnsystems und
zielen auf die Wiederherstellung psychologischer Kohérenz (vgl. Hauser, 2004; Madert, 2007;
Park, 2010).

Bleibt dieser Integrationsprozess jedoch aus oder scheitert er an persistierenden
Inkonsistenzen, kann sich die wechselseitige Destabilisierung der Triade zu einem sich selbst
verstarkenden Kreislauf aus Kontrollverlust, Sinnentleerung und Entfremdung entwickeln - ein
Muster, das auch in Parks Modell der disrupted meaning system hypothesis*®" beschrieben wird
(vgl. Park, 2010). Ohne korrigierendes Bezugssystem verfestigt sich die Dissonanz zu einem
pathologischen Muster. Fragmentierte Selbstrepriasentationen, verzerrte Weltannahmen und
dysfunktionale Gottesbilder stabilisieren sich gegenseitig und koénnen psychische Probleme

hinsichtlich Sinn, Orientierung und Wohlbefinden herbeifiihren.

26 Disrupted meaning system hypothesis = Nach der ,,Disrupted Meaning System Hypothesis" (Park, 2010)
entstehen psychische Krisen, wenn zentrale Sinn- und Glaubenssysteme durch belastende Erfahrungen
destabilisiert werden und die Diskrepanz zwischen bestehender Weltsicht (,,global meaning") und situativer
Erfahrung (,,situational meaning") nicht aufgeldst werden kann (vgl. 2.3.1.1.1).

54



Die psychologischen Manifestationen dieses Zustands reichen von chronischer
Unsicherheit und depressiver Selbstabwertung bis hin zu tiefgreifenden existenziellen
Sinnkrisen, in denen das Kohérenzgefiihl zusammenbricht und die Fahigkeit zur
Selbsttranszendenz blockiert ist (vgl. Frankl, 1984; Schnell, 2009; Wong, 2013). Damit
markiert die Triade nicht nur ein theoretisches Strukturmodell, sondern zugleich einen klinisch
bedeutsamen Prozessrahmen. Die Art und Weise, wie Individuen Dissonanzen innerhalb dieser
drei Deutungsebenen regulieren, kann tiber Verlauf, Tiefe und Ausgang psychischer Krisen
entscheiden; ein Zusammenhang, der im Anhang C (Krisenbewdltigung und Klinische
Glaubenspsychologie) vertiefend dargestellt wird. Um diese theoretisch beschriebenen
Zusammenhinge anschaulich zu machen, folgt ein Fallbeispiel, das die Entstehung und

Dynamik kognitiver Dissonanz innerhalb der Triade exemplarisch verdeutlicht.

2.2.2.5 Beispiel einer kognitiven Dissonanz in der weltanschaulichen Triade

Fall. Eine Patientin, die tiber Jahre hinweg ein stabiles und konsistentes Sinnsystem
entwickelt hat, beschreibt sich selbst als empathisch, verantwortungsbewusst und moralisch
integer. Thr Selbstbild ist geprigt von der Uberzeugung, dass gutes Handeln zu positiven
Ergebnissen fiihrt und dass Mitgefiihl und Aufrichtigkeit ihren Beitrag zu einer gerechten Welt
leisten. Dieses Selbstverstindnis steht in enger Wechselbeziehung zu ihrem Weltbild, das auf
der Annahme beruht, dass die Welt grundsétzlich sinnhaft, moralisch geordnet und gerecht ist.
Ihr Gottesbild ergénzt dieses System, indem sie an einen wohlwollenden, gerechten Gott glaubt,
der Leid nicht ohne Sinn zuldsst und letztlich das Gute belohnt.

Kognitive Dissonanz. Eines Tages erlebt sie jedoch eine schwerwiegende personliche
Ungerechtigkeit: den Verlust ihres Arbeitsplatzes infolge einer plotzlich aufgetretenen
Erkrankung. Dieses Ereignis entzieht sich der moralischen Logik ihres bisherigen Sinnsystems
und erschiittert ihr religioses wie weltliches Gerechtigkeitsempfinden. Die Erfahrung steht im
direkten Widerspruch zu ihrem Glaubenssatz ,,Gott ist gerecht" und erzeugt damit eine
kognitive Dissonanz zwischen den zentralen Komponenten ihrer Triade. Auf der Ebene des
Selbstbildes entsteht der Impuls zur Selbstabwertung (,,Vielleicht war ich doch nicht gut
genug"). Auf der Ebene des Weltbildes wird die erlebte Ordnung infrage gestellt (,,Die Welt ist
ungerecht, Zufall herrscht iiber Sinn"). Auf der Ebene des Gottesbildes bricht die Vorstellung
eines schiitzenden, wohlwollenden Prinzips zusammen (,,Wenn Gott gerecht wire, héitte das
nicht geschehen diirfen").

Destabilisierte Weltanschauung. Die entstandene Dissonanz fiihrt zu einem
Zusammenbruch der bis dahin kohédrenten Bedeutungssysteme. Das vormals stabile global

meaning system (vgl. Park, 2010) wird destabilisiert, weil das Ereignis nicht mehr in die

55



bestehenden Uberzeugungsstrukturen integrierbar ist. Bleibt diese Diskrepanz ungeldst, kann
eine existenzielle Krise entstehen, die sich in Schuldgefiihlen, Ohnmacht, Sinnverlust und
spiritueller Entfremdung dufBert.

Sinnanpassung. Gelingt es jedoch, das Glaubenssystem durch die Entwicklung einer
komplexeren Gottesreprasentation anzupassen (,,Gerechtigkeit existiert, ist jedoch nicht immer
unmittelbar erkennbar" oder ,,Gottes Wege sind unergriindlich, aber nicht sinnlos"), kann die
Patientin das gestorte Gleichgewicht wiederherstellen. Der Prozess der Sinnanpassung fiihrt zu
einer neuen, reiferen Form von Kohérenz, in der das Ereignis in ein erweitertes Deutungssystem
integriert wird (vgl. Festinger, 1957; Park, 2010; Pargament, 1997).

Bewiltigung vs. Chronifizierung. Der Verlauf und die erfolgreiche Bewiltigung
dieser Krise hingt maflgeblich davon ab, ob die Person die entstandene Inkonsistenz durch
Assimilation (= Anpassung der Erfahrung an das bestehende Glaubenssystem) oder
Akkommodation (= Anpassung des Glaubenssystems an die Erfahrung) auflosen kann. Scheitert
diese Integration, verfestigt sich die Dissonanz und kann in chronische Sinnkrisen oder
depressive Desintegration iibergehen. Das folgende Unterkapitel beschreibt diese

Mechanismen und zeigt, wie Krisen zu psychischen Erkrankungen werden.

2.2.3 Krisen werden Krankheiten

(Psychische) Krisen markieren zunéchst adaptive Reaktionen des Organismus auf
Uberforderung. Sie aktivieren jene physiologischen Stresssysteme, die kurzfristig Schutz,
Handlungsbereitschaft und erhohte Aufmerksamkeit sichern. Dieses evolutiondr verankerte
fight-flight-freeze"-System zielt auf die Wiederherstellung eines inneren Gleichgewichts,
indem es die Energieressourcen mobilisiert und eine schnelle Anpassung an Bedrohungen
ermoglicht.
2.2.3.1 Stressreaktionen

Fight or flight or freeze. Das Fight—Flight—Freeze-Modell beschreibt die drei
evolutiondr verankerten Reaktionsmuster des Organismus auf Bedrohung. Je nach individueller
Disposition und Kontextbedingungen kann dabei eine der drei Reaktionsformen dominieren: 1)
Fight steht fiir konfrontatives, handlungsorientiertes Verhalten, 2) Flight fiir Riickzug und
Vermeidung, wiahrend 3) Freeze eine kurzfristige Erstarrung darstellt, die dem Organismus Zeit
zur Bewertung der Bedrohung verschafft. Uber die Aktivierung des sympathischen
Nervensystems und der Hypothalamus-Hypophysen-Nebennierenrinden-Achse werden
Energie- und Aufmerksamkeitsressourcen mobilisiert, um eine unmittelbare Anpassung an
Gefahrensituationen zu ermoglichen. Wihrend sie kurzfristig adaptiv wirken, kann ihre

wiederholte oder chronische Aktivierung zu einer Uberlastung der neurobiologischen

56



Regulationssysteme flihren und so die Entstehung psychischer Dysregulation begiinstigen (vgl.
Cannon, 1932; Gray, 1987; Huether, 2001).
2.2.3.2 Anhaltender Stress

Vulnerabilitits-Stress-Modell. Wird eine Krisensituation nicht aufgeldst oder addquat
verarbeitet, verbleibt das Stresssystem in einem chronisch aktivierten Zustand. Die anhaltende
Ausschiittung von Stresshormonen fiihrt zu neurobiologischen Verdnderungen in limbischen
und prifrontalen Strukturen, wodurch emotionale Regulation, Lernfdhigkeit und
Selbststeuerung zunehmend eingeschrankt werden (vgl. Huether, 2001). In dieser
neurobiologischen Dysregulation liegt der Ubergang von der Krise zur Krankheit begriindet.
Das ehemals adaptive Reaktionsmuster verliert seine regulierende Funktion und kippt in ein
rigides, selbstverstirkendes System iiber. Innerpsychisch zeigt sich dies in der dauerhaften
Aktivierung von Angst, Hilflosigkeit und Kontrollverlust - zentrale Mechanismen, die auch das

Vulnerabilitdts-Stress-Modell beschreibt (vgl. Jensen et al., 2022).

Abbildung 3
Das Vulnerabilitots-Stress-Modell

A
Stressoren
hoch
Ausléseschwelle einer Erkrankung
Stressoren
Stress -
—
T —
.
Vulnerabilitat
“Erkrankungsanfalligkeit”
niedrig /
-

Zeit

Anmerkung. Eigene Darstellung in Anlehnung an Jensen et al., 2022.

57



Krankheitsmodell. Nach diesem Ansatz resultiert die Entstehung psychischer
Storungen aus dem Zusammenwirken einer individuellen Anfilligkeit (Vulnerabilitit) mit
iiberfordernden Lebensbelastungen (vgl. Ingram & Luxton, 2005). Wird die Stressbelastung so
grof}, dass vorhandene Bewiltigungsressourcen nicht mehr ausreichen, so steigt die
Vulnerabilitit, wodurch Stressoren nicht mehr abgefedert oder wirksam bewaltigt werden
konnen (vgl. Jensen et al., 2022). So kann aus einer tempordren Krise ein chronifizierter
Krankheitsprozess entstehen. Psychische Erkrankungen sind demnach héaufig das Resultat einer
gescheiterten oder blockierten Krisenbewéltigung (vgl. Anhang C). Was zunédchst als Versuch
der Selbstregulation beginnt, kann bei fehlender Entlastung, Unterstiitzung oder Sinnintegration
in strukturellen Fehlanpassungen auf biologischer, psychischer und sozialer Ebene miinden
(vgl. Hankin & Abela, 2005).

Kohirenz als Mediator. Diese Prozesse verdeutlichen, dass Krisen, respektive
kognitive Dissonanzen innerhalb der weltanschaulichen Triade (vgl. 2.1.3), nicht nur Ausdruck
psychischer Instabilitdt, sondern potenzielle Vorstufen psychischer Erkrankung darstellen
konnen. Krankheit ist in diesem Verstidndnis kein Gegensatz zu Anpassung, sondern Ausdruck
einer Uberforderung der Selbstregulationssysteme, wenn anhaltende Belastungen die Fihigkeit
unterminieren, Sinn, Kontrolle und innere Ordnung aufrechtzuerhalten. Ob eine Krise
iiberwindbar bleibt oder in einen chronischen Verlauf iibergeht, hingt wesentlich davon ab, ob
es gelingt, das Gleichgewicht zwischen Belastungen und Bewiltigungsmoglichkeiten
wiederherzustellen und die Dissonanzen zwischen Selbstbild, Weltbild und Transzendenzbezug
zu reintegrieren. Scheitert diese Integration, verfestigen sich Inkonsistenzen, fragmentieren das
Sinnsystem und beglinstigen langfristige psychische Fehlanpassungen.
2.2.3.4 Resilienz

In diesem Prozess nimmt Resilienz eine vermittelnde Funktion ein. Sie bezeichnet die
Fahigkeit, Belastungen unter Riickgriff auf interne und externe Ressourcen zu bewiltigen und
sich psychisch zu erholen (vgl. Rutter, 2006; Werner & Smith, 1992). Resilienz bildet damit
eine zentrale Grundlage jener personalen und sozialen Ressourcen, die Bewiltigung iiberhaupt
ermOglichen (vgl. Hobfoll, 1989, 2002). Sie beeinflusst, wie Personen Situationen bewerten,
Kontrollméglichkeiten wahrnehmen und Sinnintegrationsprozesse aufrechterhalten konnen. Im
Rahmen der weltanschaulichen Triade stabilisiert Resilienz jene psychologischen Funktionen,
die Kohérenz vermitteln, indem sie die Verstehbarkeit, Handhabbarkeit und Bedeutsamkeit
belastender Erfahrungen unterstiitzt (vgl. Antonovsky, 1987; Fletcher & Sarkar, 2013). Ein
hohes Mal} an Resilienz erleichtert somit die Wiederherstellung innerer Ordnung, wiahrend

geringe Resilienz die Wahrscheinlichkeit erhoht, dass Dissonanzen innerhalb der Triade

58



bestehen bleiben und sich zu psychischen Storungen verdichten. Resilienz fungiert damit als
Bindeglied zwischen Belastung, Bewailtigung und der Féhigkeit, globale Sinnstrukturen
aufrechtzuerhalten oder konstruktiv zu erneuern.?’

Da Kohédrenzgefiihl und Resilienz malgeblich bestimmen, ob Sinn- und
Ordnungserleben unter Belastung erhalten bleibt oder zusammenbricht, markieren sie den
theoretischen Endpunkt dieses Kapitels. Darauf aufbauend untersucht das folgende empirische
Kapitel, wie sich die theoretisch hergeleiteten Zusammenhinge zwischen Glaubenssystemen,
Kohirenzgefiihl und psychischen Krisen in vorhandenen Daten widerspiegeln und welche
Muster sich im klinischen Kontext zeigen. Die empirische Einbettung bietet damit die

Grundlage, um die theoretischen Annahmen dieser Arbeit zu priifen und die Rolle von Glauben,

Kohirenz und Resilienz im Kontext psychiatrischer Krisen zu analysieren.

2.3 Empirische Daten: Kohérenz, Glaube & Krisen

Das empirische Fundament dieser Arbeit basiert auf der Annahme, dass das
Kohirenzgefiihl (SOC; vgl. Antonovsky, 1987; 2.1.1) und die Struktur individueller
Glaubenssysteme (vgl. Biissing, 2021; Huber, 2003; 2.1.4) unterschiedliche, jedoch funktional
eng verbundene Formen psychologischer Ordnung darstellen. Beide beschreiben Mechanismen
der Sinn- und Bedeutungsgebung, {iber die Menschen Belastungen einordnen und bewéltigen.
Im Zentrum steht daher die Frage, wie Kohidrenzgefiithl und Glaubenssystemstruktur

zusammenhédngen, insbesondere im Kontext psychischer Krisen.

2.3.1 Religiositit, Spiritualitiit & psychische Gesundheit

Empirische Studien belegen seit Jahrzehnten eine robuste Verbindung zwischen
Kohirenzgefiihl und psychischer Gesundheit. Metaanalysen zeigen deutliche Zusammenhénge
zwischen SOC und Wohlbefinden, Lebenszufriedenheit, Resilienz und niedriger Symptomlast
(vgl. Eriksson & Lindstrom, 2006; Schéfer et al., 2023). Parallele Befundlagen existieren fiir
Religiositit und Spiritualitit. GroBe Ubersichtsarbeiten weisen konsistent darauf hin, dass
religiése und spirituelle Orientierung mit psychischer Gesundheit assoziiert ist. Koenig et al.

(2001) analysierten iiber 1200 Studien und fanden in 74 Prozent positive Zusammenhédnge, 19

27 Verweis auf Anhang C. Die vertiefte Darstellung der Mechanismen, iiber die Selbstregulation, Coping und
therapeutische Unterstiitzung zur Wiederherstellung von Kohérenz beitragen, findet sich in Anhang C. Aus
Griinden der Straffung wurde das Kapitel zur Krisenbewéltigung dort ausgelagert. Es beschreibt zunéchst die
basalen individuellen Bewailtigungsformen, im Anschluss die professionelle Unterstiitzung durch psycho-
therapeutische Ansédtze und schlieBlich die Erweiterung dieser Perspektive durch die klinische Glaubens-
psychologie. Letztere ergénzt klassische psychotherapeutische Verfahren insofern, als sie nicht nur dysfunktionale
Selbst- und Weltbilder bearbeitet, sondern systematisch auch die existenzielle Dimension der Triade, also
Gottesbild und iibergeordnete Meta-Theorien, einbezieht, die in herkdmmlichen Ansétzen hiufig unberiicksichtigt
bleiben. Damit schlieft Anhang C den theoretischen Rahmen, indem er aufzeigt, wie Selbst-, Welt- und Gottesbild
in integrativen therapeutischen Prozessen reorientiert werden konnen.

59



Prozent gemischte und nur 5 Prozent negative Effekte. Bonelli und Koenig (2013) bestétigten
diese Muster in einer spéteren systematischen Analyse. Die salutogenen Effekte religios
spiritueller Orientierung wurden vor allem {iber soziale Integration, sinnerfiillte Deutung und
religioses Coping erklart (vgl. Gall et al., 2005; Pargament, 1997; Utsch et al., 2018).
Gleichzeitig ist gut belegt, dass religidse Uberzeugungen dann negative psychische
Effekte entfalten konnen, wenn sie rigide, konflikthaft oder strafend sind (vgl. Murken, 2015;
Pfeifer, 2018a; Rose & Exline, 2012). Entscheidend ist somit nicht die spezifische Lehre,

sondern die psychologische Funktion des Glaubenssystems.

2.3.2 R/S Glaubenssysteme & Kohdrenzgefiihl

Unter der Kohdrenzhypothese wird angenommen, dass religiose und spirituelle
Orientierung das Kohidrenzgefiihl stirken kann (vgl. Antonovsky, 1979). Eine Meta Analyse
von Jeserich et al. (2023; 89 Studien, N = 67.913) bestitigt einen konsistenten positiven
Zusammenhang zwischen SOC und R/S Variablen (» =~ .12; vgl. Jeserich et al., 2023).
Besonders deutlich ist dieser Zusammenhang fiir intrinsische, sinnerfiillte Religiositét (vgl.
2.1.4.2). Zarzycka und Rydz (2014) fanden in einer polnischen Stichprobe (N = 636) ebenfalls
positive Zusammenhinge zwischen CRS und SOC, die in bestimmten Subgruppen besonders
ausgeprigt waren. Diese Befunde verdeutlichen, dass integrierte und flexible Glaubenssysteme
das Kohérenzerleben stirken konnen. Allerdings zeigen Studien auch, dass die Stirke des
Zusammenhangs vom Kontext, von der Funktionalitit der Uberzeugungen und von der Art des

eingesetzten R/S Instruments abhéngt.

2.3.3 Kohiirenzgefiihl und Glaubenssysteme im Kontext psychischer Krisen

In klinischen Stichproben fillt das Befundmuster weniger stabil aus. Tagay et al. (2006)
berichten bei psychosomatischen Patientinnen eher schwache Zusammenhinge zwischen
Religiositit und SOC. Gibson (2003) und Delgado (2007) fanden teilweise negative oder
inkonsistente Befunde, insbesondere dann, wenn religidses Coping konfliktbeladen oder rigide
war. Diese Varianz verweist auf die besondere Dynamik religioser und spiritueller Orientierung
im Kontext psychischer Krisen.

Schumacher et al. (2000) verstanden das Koharenzgefiihl als dynamische Integrations-
leistung verschiedener psychischer Ressourcen, eine Auffassung, die auch fiir Glaubenssysteme
gilt, empirisch jedoch nicht zwangsléufig in linearen Korrelationen sichtbar wird. Insbesondere
im psychiatrischen Kontext kann die Beziehung zwischen Glauben und Kohérenz temporir
gestort sein. Spirituelle Orientierung kann einerseits Stabilitdt vermitteln, andererseits in Krisen
selbst zum Konfliktfeld werden, wenn bisherige Sinnsysteme infrage gestellt werden (vgl. Park,

2010; sieche Anhang C).

60



2.3.3.1 Dissonante Sinnkonstruktion

Im Rahmen der hier entwickelten Theorie ldsst sich dieser Prozess préziser als
Destabilisierung der weltanschaulichen Triade verstehen, bestehend aus Selbst-, Welt- und
Gottesbild (vgl. 2.1.3). Gerit eines dieser Elemente durch widerspriichliche Erfahrungen,
Kontrollverlust oder existentielle Bedrohungen ins Wanken, entstehen kognitive Dissonanzen
(vgl. Festinger, 1957), die das globale Bedeutungssystem nach Park (2010) desintegrieren
konnen (vgl. 2.2.1.3, 2.2.1.4). Das bislang stimmige Zusammenspiel von personlichen
Konstrukten (vgl. Kelly, 1955) bricht auf:

Selbstbild. Auf der Ebene des Selbstbildes kann die Person ihre bisherigen Werte und
Kompetenzen nicht mehr mit der erlebten Realitét vereinbaren (z.B. ,,Ich bin eigentlich stark,
aber ich halte das nicht aus"), wodurch nach dem salutogenetischen Verstindnis vor allem
Handhabbarkeit, also da das Vertrauen in die Verfiigbarkeit interner und externer Ressourcen
zur Bewiltigung von Krisen, verloren geht (vgl. Antonovsky, 1987; 2.1.1,2.1.3.1, 2.2.2.1).

Weltbild. Auf der Ebene des Weltbildes verliert die Umwelt ihre Berechenbarkeit (z.B.
,Das Leben ist ungerecht, nichts ergibt Sinn"), wodurch nach dem salutogenetischen
Verstindnis vor allem Verstehbarkeit, also die Wahrnehmung von Ereignissen als konsistent,
erklarbar und vorhersehbar, verloren geht (vgl. Antonovsky, 1987; 2.1.1, 2.1.3.2,2.2.2.2).

Gottesbild. Auf der Ebene des Gottesbildes oder eines funktional dquivalenten
Transzendenzbezugs bricht das Vertrauen in eine ordnende Instanz zusammen (z.B. ,,Wenn es
einen Sinn gébe, diirfte das nicht geschehen"), wodurch nach dem salutogenetischen
Verstindnis vor allem die Sinnhaftigkeit, also das Empfinden von Herausforderungen - und des
Lebens selbst - als lohnend und bedeutsam, verloren geht (vgl. Antonovsky, 1987; 2.1.1,
2.1.3.3,2.2.2.3).

Diese Dissonanzen unterminieren die psychologische Kohérenzstruktur, auf der das
Kohdrenzgefiihl beruht. Nach Park (2010) entsteht dadurch eine Diskrepanz zwischen
situational meaning, also der unmittelbaren Deutung des belastenden Ereignisses und global
meaning, dem umfassenden Welt- und Selbstverstindnis (vgl. 2.2.1.3). Solche ,disrupted
meaning systems" fihren zu psychischem Distress, weil sie das Bediirfnis nach Orientierung,
Kontrolle und Sinn (vgl. Grawe, 1998), zentrale Komponenten des Kohdrenz-gefiihls (vgl.
Antonovsky, 1987), verletzen (vgl. 2.2.1.2). Aus salutogenetischer Perspektive manifestiert
sich in diesem Zustand das Scheitern der Integrationsleistung, die Kohédrenz und Glaube
normalerweise leisten und somit das Zusammenfiihren von Kognitionen, Emotionen und

Handlungsimpulsen zu einem sinnhaften Ganzen (vgl. Anhang C). In Krisenphasen kann das

61



Kohirenzgefiihl somit weniger als stabiler Trait verstanden werden, sondern als fragile
Momentaufnahme innerer Ordnung, die durch kognitive Dissonanzprozesse getahrdet ist.

Die Wiederherstellung von Kohirenz erfordert in dieser Situation meaning-making-
Prozesse im Sinne Parks (2010): Assimilation, also die Umdeutung des Erlebten in bestehende
Uberzeugungen, oder Akkommodation, also die Anpassung globaler Sinnsysteme an neue
Erfahrungen. Gelingt diese Integration, kann das Glaubenssystem eine erneuerte, reifere Form
der Kohdrenz ermoglichen - scheitert sie, bleibt das Erleben fragmentiert, was sich einerseits in
psychischen Krisen, bzw. Krankheiten (vgl. 2.2), und andererseits empirisch in schwachen oder
nicht vorhandenen Zusammenhidngen zwischen Glaubenssystemen und Kohérenzgefiihl
niederschlagen kann (vgl. Delgado, 2007; Gibson, 2003; Tagay et al., 2006).

Damit wird deutlich, dass die Inkonsistenz empirischer Befunde weniger ein
methodisches Problem, sondern ein theoretisch erwartbares Phdnomen darstellt, da
Glaubenssysteme in Krisen nicht stabil sind, sondern als sich restrukturierende Sinnsysteme
fungieren. In psychischen Krisen bricht die Triade aus Selbst-, Welt- und Gottesbild als
ordnendes Bedeutungssystem voriibergehend zusammen. Das Kohdrenzgefiihl verliert seine
stabilisierende Funktion, bis iiber kognitive und emotionale Sinnbildungsprozesse eine neue
Balance hergestellt ist. In diesem Ubergangsraum zwischen Desintegration und (Re-
)Integration ldsst sich der Zusammenhang zwischen Glaubenssystem und Kohdrenzgefiihl
verstehen; weniger als lineare Beziehung und mehr als dynamischer, kontextsensitiver Prozess
der Sinnrekonstruktion.
2.3.3.2 Forschungsliicke

Weitere  Forschung, etwa Léngsschnittstudien, klinische Kohorten und
kulturvergleichende Analysen, ist notwendig, um kausale Wirkpfade zu kldren und weitere
Einflussfaktoren wie Alter, Geschlecht, psychische Gesundheit und Kultur in die Untersuchung
miteinzuschlieBen. Weiterfilhrend wurde der Zusammenhang zwischen der Zentralitit
religioser Glaubensinhalte (CRS) und dem Kohérenzgefiihl (SOC) bislang liberwiegend in
nicht-klinischen Stichproben untersucht. Die wenigen verfligbaren klinischen Studien zu
Patient*innen mit chronischen oder psychosomatischen Erkrankungen (vgl. Delgado, 2007;
Gibson, 2003; Tagay et al., 2006) nutzten andere Malle zur Erfassung von Religiositit und
Spiritualitit, nicht jedoch die CRS. Entsprechend fehlt bislang eine systematische
Untersuchung, wie stark verinnerlichte (bzw. zentralisierte) Glaubensinhalte im klinischen
Kontext mit dem Kohidrenzgefiihl assoziiert sind. Die theoretische Analyse und der empirische
Forschungsstand verdeutlichen, dass der Zusammenhang zwischen Kohdrenzgefithl und

Glaubenssystemen im klinischen Kontext bislang unzureichend verstanden ist. Wiahrend

62



bisherige Arbeiten vor allem stabile Zusammenhédnge zwischen Religiositit, Spiritualitidt und
Kohirenz in gesunden oder nichtklinischen Populationen belegen, zeigen sich in Krisen-
situationen widerspriichliche oder ausbleibende Befunde (vgl. 2.4.2.3). Auf Grundlage der in
dieser Arbeit entwickelten Theorie kann dieses Muster als Ausdruck einer tempordren Des-
integration der inneren Sinnstruktur verstanden werden. In psychischen Krisen geraten Selbst-
, Welt- und Transzendenzbezug aus dem Gleichgewicht, wodurch die integrative Funktion des
Glaubenssystems, und damit die Verbindung zum Kohirenzgefiihl, voriibergehend geschwicht
sein kann.

Die vorliegende Untersuchung setzt an diesem Ubergangspunkt an. Glauben wird hier
nicht als statisches Personlichkeitsmerkmal betrachtet, sondern als dynamisches Sinnsystem
verstanden, dessen Struktur und Funktion sich in Krisen neu organisieren kann. Im Zentrum
steht daher eine explorative Analyse der Zusammenhidnge zwischen Kohérenzgefiihl,
Glaubenssystemen und psychischen Krisen - insbesondere im Hinblick auf (a) die Wechsel-
beziehungen zwischen Sinnorientierung und Kohérenzerleben sowie (b) mdgliche
Zusammenhidnge mit dem subjektiven Therapieerfolg. Der Einbezug des subjektiven
Therapieerfolgs ergibt sich aus der theoretischen Annahme, dass therapeutische Verdnderung
in Krisensituationen primér liber Prozesse der Sinnrekonstruktion erfolgt. Wenn Selbstbild,
Weltbild und Transzendenzbezug in der Krise voriibergehend desintegriert sind, bildet der
subjektive Therapieerfolg einen geeigneten Indikator dafiir, in welchem Ausmal} diese innere
Ordnung im Verlauf der Behandlung wiederhergestellt wird. Er spiegelt damit nicht nur
Symptomverdanderungen, sondern die erfolgreiche Reorganisation der psychologischen
Kohiérenzstruktur wider, die durch Glaubenssysteme unterstiitzt oder belastet werden kann. In
diesem Verstidndnis fungiert subjektiver Therapieerfolg als empirisch erfassbare Entsprechung
jener Integrationsprozesse, die Kohdrenzgefiihl, Sinnsystem und Glaubensstruktur theoretisch

verbinden.

2.4 Forschungsfragen und Zielsetzung der Arbeit

In die Argumentation der vorherigen Kapitel eingebettet, konnen Glaubenssysteme als
Meta Theorien iiber die Antworten auf existentielle Fragen verstanden werden (vgl. 2.1.4). Sie
erweitern das Selbst und Weltbild iiber den Gottesbezug, archetypisch nach Jung (1967, 1987a)
und rekonstruktiv empirisch im Sinne der personlichen Konstrukte nach Kelly (1955), im
Modell von Huber (2003) sowie in Parks Meaning systems (2010). Als kognitiv symbolische
Ordnungssysteme strukturieren sie Erfahrungen, erweitern die Moglichkeiten der Kausal-

attribution und wirken wie ein ,,Deutungs Puffer" (vgl. 2.1.4.3), der besonders dann Kohérenz

63



sichern kann, wenn rational pragmatische Erklarungen versagen und existentielle Belastungen
die inneren Ordnungsstrukturen herausfordern (vgl. Antonovsky, 1987; Frankl, 1992; Utsch et
al., 2018; 2.2).

Vor diesem Hintergrund wird psychische Stabilitét als Ausdruck einer gelungenen Sinn
und Kohédrenzregulation verstanden. Das Kohirenzgefiihl bildet das affektive Korrelat einer
stimmigen Weltanschauung, wéhrend das Glaubenssystem die symbolische Struktur bereit-
stellt, in der Sinn, Orientierung und Bedeutsamkeit hergestellt werden. In psychosozialen
Krisen geraten Selbst, Welt und Transzendenzbezug der weltanschaulichen Triade ins Un-
gleichgewicht (vgl. 2.2), wodurch die innere Sinnordnung temporir destabilisiert wird. In
diesem Prozess kann Glaube eine psychologische Reintegrationsfunktion erfiillen, indem
existenzielle Meta-Theorien neue Bedeutungszusammenhédnge bereitstellen und die
Wiederherstellung innerer Ordnung ermdglichen (vgl. Anhang C).

Damit werden Glaubenssysteme und Kohérenzgefiihl nicht als getrennte Phinomene,
sondern als funktional verschrinkte Komponenten derselben psychologischen Dynamik
sichtbar, die zwischen Desintegration und Wiederherstellung, bzw. Sinnverlust und
Sinnneubildung vermittelt. Die folgende empirische Untersuchung priift diese theoretische
Annahme, indem sie den Zusammenhang zwischen Glaubenssystemstruktur, Kohédrenzgefiihl
und psychischem Erleben im Kontext psychiatrischer Krisen explorativ analysiert. Der
subjektive Therapieerfolg wird dabei als Indikator fiir die Wiederherstellung innerer Kohéirenz
verstanden und fungiert als outcome-orientiere Entsprechung jener Integrationsprozesse, die

theoretisch beschrieben wurden (vgl. Anhang C).

2.4.1 Zentrale Forschungsfragen
Die folgenden Forschungsfragen leiten die empirische Untersuchung:
1) In welchem Ausmal} hingen die Zentralitét religids-spiritueller Inhalte (CRSi-7) und
die spirituellen Bediirfnisse (SpNQ-20) mit dem Kohirenzgefiihl (SOC-L9) zusammen?
2) Besteht ein Zusammenhang zwischen der Zentralitét religids-spiritueller Inhalte (CRSi-
7) und der Resilienz (RS-13)?
3) Stehen die spirituellen Bediirfnisse (SpNQ-20) in Beziehung zur Resilienz (RS-13)?
4) Gibt es Zusammenhédnge zwischen der Zentralitét religids-spiritueller Inhalte (CRSi-7)
und dem subjektiven Therapieerfolg?
5) Welche Zusammenhénge bestehen explorativ zwischen den Dimensionen der CRSi-7
(Intellekt, Ideologie, Transzendenzerfahrungen, private Praxis, dffentliche Praxis) und
anderen Variablen wie Kohédrenzgefiihl, spirituellen Bediirfnissen, Resilienz und dem

subjektiven Therapieerfolg?

64



Da es sich um eine explorative Studie handelt, werden keine gerichteten Hypothesen
formuliert. Stattdessen sollen die Analysen erste Hinweise liefern, wie Glaubenssysteme im
klinischen Kontext mit salutogenen Variablen (SOC, Resilienz, Therapieerfolg) und
patient*innenspezifischen Faktoren (z. B. religios-spirituelle Selbstbeschreibung) zusammen-

hingen.

65



3. Forschungsmethodik
Aufbauend auf den theoretischen Annahmen der vorangegangenen Kapitel werden hier
die methodischen Schritte dargelegt, mit denen der Zusammenhang zwischen
Glaubenssystemen, Kohédrenzgefiihl, Resilienz und subjektivem Therapieerfolg, im Kontext

psychischer Krisen, empirisch tiberpriift wurde.

3.1 Untersuchungsverfahren und -design

Die Untersuchung verwendet ein nicht-experimentelles, korrelatives Design, um die
Beziehungen zwischen den interessierenden Variablen zu erfassen. Sie wurde als quantitativ-
explorative Querschnittsstudie konzipiert, die keine Kausalzusammenhédnge postuliert,
sondern erste Hinweise auf funktionale Zusammenhdnge zwischen Glaubenssystemen,
Kohérenzgefiihl, Resilienz und subjektivem Therapieerfolg liefern soll.

Im folgenden Abschnitt werden die einzelnen fiir diese Arbeit relevanten
Erhebungsinstrumente im Detail vorgestellt und ihre jeweilige Funktion im theoretischen

Rahmen erlautert.

3.2 Operationalisierung der Variablen & Erhebungsinstrumente
3.2.1 Zentralitiit (CRSi-7)

Zur Erfassung der individuellen Einbindung religidser und spiritueller Inhalte in das
Selbst- und Alltagskonzept wurde die deutschsprachige interreligidse Version der Centrality
of Religiosity Scale (CRSi-7) nach Huber und Huber (2012) verwendet. Die Skala dient der
quantitativen Erfassung der Bedeutsamkeit religioser oder spiritueller Orientierungen im
psychischen Funktionssystem einer Person. Sie besteht aus sieben Items, die auf einer
fiinfstufigen Likert-Skala von 1 = nie bis 5 = sehr hiufig beantwortet werden. Hohere Werte
zeigen eine stirkere Verankerung religios-spiritueller Orientierungen im individuellen
Glaubenssystem an.

Die Skala setzt sich aus fiinf Kerndimensionen zusammen, die unterschiedliche
Ausdrucksformen religioser Kognition und Praxis abbilden (vgl. Huber, 2008): 1) Intellekt
beschreibt das Interesse an religiosen/spirituellen Fragen und reflektiert eine kognitive
Auseinandersetzung mit Sinn- und Transzendenzthemen, 2) Ideologie (Glaube) erfasst die
Plausibilitit und persénliche Bedeutung transzendenter Uberzeugungen, etwa in Form
individueller Gottesbilder, 3) Offentliche Praxis bezieht sich auf gemeinschaftsbezogene
Ausdrucksformen, z. B. die Teilnahme an religiésen Ritualen oder Gottesdiensten, und

spiegelt soziale Einbettung wider, 4) Private Praxis erfasst die individuelle Ausiibung

66



religioser oder spiritueller Handlungen (z. B. Gebet, Meditation) und kann auch als Ausdruck
religiosen/spirituellen Copings verstanden werden (vgl. Pargament, 1997), 5) Erfahrung
unterscheidet zwischen theistischen (,,Du-Erfahrung") und pantheistischen (,,All-Erfahrung")
Semantiken, die Erlebnisse von Geborgenheit, Ehrfurcht oder Hilfe reprasentieren (vgl.
Anhang B).

Auf Basis dieser Dimensionen ermoglicht die CRSi-7 eine Klassifikation der
individuellen Glaubensorientierung in drei qualitative Kategorien: nicht glaubensorientiert
(1,0-2,0), glaubensorientiert (2,1-3,9) und stark glaubensorientiert (4,0-5,0). In mehreren
Studien wurde eine hohe interne Konsistenz nachgewiesen (Cronbach's a = .84; Huber &
Huber, 2012). Die Skala zeigt gute konvergente Validitit, da sie stark mit anderen
Religiositdtsmallen korreliert (» = .73-.83) und ihre flinfdimensionale Struktur in
Faktorenanalysen empirisch bestitigt werden konnte (vgl. Huber & Huber, 2012). Dariiber
hinaus wurde die Skala im Rahmen der Religionsmonitor-Studien der Bertelsmann Stiftung
(vgl. Bertelsmann Stiftung, 2023) mehrfach erfolgreich validiert.

In dieser Arbeit wird der Begriff ,,Religiositét/Spiritualitdt" funktional interpretiert und
als Grad der Integration des Glaubenssystems in die personliche Sinnstruktur verstanden. Die
CRSi-7 bildet somit das zentrale Instrument zur Operationalisierung der kognitiv-
symbolischen Einbettung religidser/spiritueller Orientierung in das Selbst- und Welterleben
der Teilnehmenden.

3.2.2 Spirituelle Bediirfnisse (SpNQ-20)

Das zweite Konstrukt erfasst die spirituellen Bediirfnisse der Patient*innen und wurde
mit dem Spiritual Needs Questionnaire (SpNQ-20; Biissing et al., 2010) operationalisiert. Der
Fragebogen misst tiber 20 Items auf einer vierstufigen Skala (0 = gar nicht, 1 = etwas, 2 =
stark, 3 = sehr stark) die Auspridgung von vier zentralen Bediirfnisdimensionen:

(1) religiose Bediirfnisse,

(2) existenzielle Bediirfnisse (Reflexion und Sinnhaftigkeit),

(3) Bediirfnis nach innerem Frieden,

(4) Bediirfnis, etwas zu geben (Generativitit).

Der SpNQ-20 eignet sich fiir Personen mit religiosen wie sdkularen Hintergriinden, da
er weitgehend ohne konfessionelle Terminologie auskommt (vgl. Biissing, 2021). Wéhrend
die Dimensionen der religiosen und existenziellen Bediirfnisse weitgehend selbsterkldrend
sind, kann das Bediirfnis nach innerem Frieden, iiber intrinsische Beweggriinde hinaus, als

Wunsch nach der Wiederherstellung eines stabilen, gesunden Selbst- und Kdrperzustandes

67



verstanden werden. Das Bediirfnis, etwas zu geben, spiegelt neben dem altruistischen
Grundmotiv (vgl. Fetchenhauer & Bierhoff, 2004) den Wunsch wider, die passive Rolle des
erleidenden Subjekts zu iiberwinden und in ein proaktives, selbstwirksames Handeln
iiberzugehen (vgl. Biissing, 2021). Die psychometrischen Giitekriterien des SpNQ-20 liegen
im akzeptablen bis hohen Bereich. Die interne Konsistenz reicht von a = .71 bis .87 (vgl.
Biissing, 2021). Fiir die Dimension religiése Bediirfnisse wurden sehr hohe Reliabilititen (a
= .87 - .92) berichtet, fiir existenzielle Bediirfnisse a. = .74 - .82, fiir das Bediirfnis nach innerem
Frieden o= .73 - .82, und fiir das Bediirfnis etwas zu geben a.= .71 -.74.

Die Skala weist zudem eine gute konvergente Validitdt auf. So korrelieren religiose
Bediirfnisse stark mit den Dimensionen des SpREUK (Spiritual and Religious Attitudes in
Dealing with Illness Questionnaire; Biissing et al., 2005), insbesondere mit Vertrauen in
hohere Fiihrung (» > .70) sowie mit Suche nach Unterstiitzung und Reflexion (positive
Krankheitsinterpretation). Auch existenzielle Bediirfnisse und Generativitdt zeigen deutliche
Zusammenhinge mit den Subskalen des SpREUK. Das Bediirfnis nach innerem Frieden
korreliert leicht mit der Zufriedenheit der Patient*innen mit der Behandlungseffektivitét (» =
24, p < .001; Biissing, 2021). Der SpREUK dient der Erfassung religioser, spiritueller,
philosophischer und umweltbezogener Praktiken und ermdglicht es, deren Zusammenhang
mit Bewiltigungseinstellungen und Lebenssinnorientierungen zu analysieren (vgl. Biissing et

al., 2005, zitiert nach Schaufele, 2024).

3.2.3 Kohdrenzgefiihl (SOC-L9)

Das Kohérenzgefiihl (Sense of Coherence, SOC) wurde mithilfe der deutschsprachigen
Kurzversion der Sense of Coherence Scale (SOC-L9; vgl. Schumacher et al., 2000) erhoben
und basiert auf der urspriinglichen Skala von Antonovsky (1987). Auch im SOC-LY, beschreibt
das Kohdrenzgefiihl die iiberdauernde Orientierung eines Individuums, das Leben als
verstehbar (1), handhabbar (2) und sinnhaft (3) zu erleben. (vgl. Anotonovsky, 1987; 2.1.1).
Verstehbarkeit (Comprehensibility) bezieht sich auf das Ausmal, in dem innere und duflere
Stimuli als strukturiert, konsistent und erkldrbar wahrgenommen werden. Handhabbarkeit
(Manageability) beschreibt das Vertrauen in eigene oder externe Ressourcen, um Belastungen
bewiéltigen zu konnen. Sinnhaftigkeit (Meaningfulness) erfasst den Grad, in dem
Lebensanforderungen als lohnend und emotional bedeutsam erlebt werden.

Der SOC-L9 ist eine 6konomische Kurzform der 29-Item-Version (SOC-29) und
ermoglicht eine validierte Erfassung des globalen Kohdrenzgefiihls (vgl. Schumacher et al.,

2000). Er umfasst neun Items, die auf einer siebenstufigen Likert-Skala (1 = ,,selten oder nie"

68



bis 7 = ,,sehr hdufig") beantwortet werden. Hohere Werte deuten auf ein stirker ausgeprigtes
Kohirenzgefiihl hin.

In der Validierungsstudie von Schumacher et al. (2000) mit einer repridsentativen
Stichprobe von N = 2.005 Personen (18-92 Jahre) zeigte die Skala eine gute interne Konsistenz
(Cronbachs o = .87) sowie eine hohe Retestreliabilitit (" = .86). Eine Faktorenanalyse
bestitigte die Eindimensionalitit des Konstrukts, was die Kurzskala als geeignetes Instrument
zur kompakten Erfassung des Kohdrenzgefiihls ausweist. Dariiber hinaus zeigt der SOC-L9
negative Zusammenhinge mit psychosomatischen BeschwerdemaBen (z. B. GBB?S, SOMS?**,
NHP?’; vgl. Schumacher et al., 2000). Frithere Untersuchungen zur Langversion SOC-29
(Antonovsky, 1987) sowie nachfolgende Re-Analysen (vgl. Eriksson & Lindstrom, 2006)
berichten konsistente Zusammenhdnge des Kohdrenzgefiihls mit Lebenszufriedenheit und
Depressivitdt. Auch internationale Studien bestdtigen die psychometrische Stabilitdt und
theoretische Relevanz des SOC-Konzepts. Metaanalysen zeigen konsistent, dass ein hoheres
Kohdrenzgefiihl mit besserer psychischer Gesundheit, hoherer Lebenszufriedenheit und
Resilienz sowie mit geringerer Depressivitit und Angst assoziiert ist (vgl. Eriksson &
Mittelmark, 2017; Super et al., 2016). Der SOC gilt daher als zentrale Ressource psychischer
Gesundheit, die Stressverarbeitung und Sinnstiftung fordert und damit ein Bindeglied zwischen

Glaubenssystemen, Lebenssinn und psychischer Stabilitit bildet (vgl. 2.1.1).
3.2.4 Resilienz (RS-13)

Die Resilienz wurde mit der deutschen Kurzform der Resilienzskala (RS-13; Leppert et
al., 2008) erhoben. Die Skala basiert auf der urspriinglichen Resilience Scale von Wagnild und
Young (1993) und dient der Erfassung psychischer Widerstandsfdahigkeit als stabiler, aber
dynamisch aktivierbarer Personlichkeitsdisposition. Resilienz beschreibt die Féhigkeit,
Belastungen, Krisen und Verlusterfahrungen aktiv zu bewiltigen, sie in das eigene Leben zu
integrieren und daran zu wachsen (vgl. Leppert et al., 2008; Wagnild & Young, 1993). Die RS-
13 besteht aus 13 Items, die auf einer siebenstufigen Likert-Skala (1 = stimme nicht zu bis 7 =
stimme vollig zu) beantwortet werden. Hohe Werte spiegeln ein stark ausgeprigtes Mall an
psychischer Widerstandsfahigkeit wider. In Anlehnung an die Langversion (RS-25) erfasst die
RS-13 zwei libergeordnete Komponenten:

Personliche Kompetenz. Diese Komponente wird verstanden als Selbstvertrauen,
Zielorientierung, Entschlossenheit und Handlungsfihigkeit in Belastungssituationen,

Akzeptanz des Selbst und des Lebens. Sie steht fiir emotionale Stabilitét, Gelassenheit sowie

28 GBB = GieBener Beschwerdebogen (vgl. Brihler & Scheer, 1995)
2 SOMS = Screening fiir Somatoforme Stdrungen (vgl. Rief & Hiller, 2003)
30 NHP = Nottingham Health Profile (vgl. Kohlmann et al., 1997)

69



die Fahigkeit, Unverdnderliches zu akzeptieren und Vertrauen in den Lebensprozess zu
entwickeln.

Die Validierungsstudie von Leppert et al. (2008) basierte auf einer reprasentativen
Bevolkerungsstichprobe von N = 2.617 Personen im Alter zwischen 16 und 95 Jahren. Die
interne Konsistenz der Gesamtskala betrug Cronbachs a = .90, was auf eine hohe Reliabilitit
hinweist. Die Retest-Reliabilitit lag bei 7' = .62 {iber einen Zeitraum von 10 Wochen. Eine
konfirmatorische Faktorenanalyse bestitigte die Konstruktstruktur der Skala und ergab ein
gutes Modell-Fit-MaB (y? = 550.60, df = 61, CFI = .98, RMSEA = .055). Damit konnte die
theoretisch postulierte zweifaktorielle Struktur mit den Dimensionen Kompetenz und
Akzeptanz empirisch gestiitzt werden. Beide Faktoren lassen sich zu einem globalen
Resilienzscore zusammenfassen. Frithere Studien zu einer konzeptionell dquivalenten Kurz-
version (RS-11) zeigen eine hohe positive Korrelation mit der Allgemeinen
Selbstwirksamkeitserwartung (r = .70; Schumacher et al., 2005) sowie theoretisch konsistente
Zusammenhdnge mit psychischer Gesundheit und Lebenszufriedenheit (vgl. Wagnild &
Young, 1993). Diese Ergebnisse unterstreichen die Relevanz der RS-13 als Indikator fiir
psychische Stabilitit und funktionale Stressbewiltigung (vgl. 2.3.1.1).

Im Kontext dieser Arbeit dient die RS-/3 der Erfassung der individuellen
Ressourcenorientierung im Umgang mit Belastungen. Zusammen mit dem Kohdrenzgefiihl
(SOC-L9) bildet sie ein salutogenetisches Kernkonstrukt, das psychische Stabilitit im
Spannungsfeld von Glauben, Sinn und Krisenerleben beschreibt. Resilienz fungiert dabei als
Ausdruck aktiver Bewiltigungskompetenz, wiéhrend das Kohdrenzgefiihl das zugrunde

liegende Sinnerleben abbildet.

3.2.5 Einzelitems zum subjektiven Therapieerfolg & Behandlungsdauer

Das Konstrukt des subjektiven Therapieerfolgs wurde in Anlehnung an den
salutogenetischen und klientenzentrierten Ansatz dieser Arbeit (vgl. Antonovsky, 1987;
Frankl, 1984; Anhang C) als individuelle Bewertung des therapeutischen Fortschritts
verstanden. Er spiegelt die subjektive Wahrnehmung von Sinn, Bewdltigung und innerer
Ordnung wider, die in der Theorie als Ausdruck gelungener Kohérenz- und
Integrationsprozesse interpretiert wurde. Die vier entwickelten Items orientieren sich
inhaltlich an etablierten Konzepten der klinisch-psychologischen Ergebnismessung und
decken zentrale Dimensionen des subjektiven Therapieerfolgs ab, wie sie auch in
standardisierten Instrumenten wie der Outcome Rating Scale (ORS; Miller & Duncan, 2000)
oder dem Outcome Questionnaire-45 (OQ-45; Lambert et al., 1996; Lambert et al., 2008)

operationalisiert werden. Diese Verfahren messen ebenfalls die wahrgenommene

70



Verdanderung in Symptombelastung, Funktionsfiahigkeit, Wohlbefinden und Hoffnung aus
Klient*innensicht und dienen der kontinuierlichen Evaluation therapeu-tischer Prozesse. Ziel
und Hintergrund der selbst entwickelten Items bestanden darin, zur Reduzierung des
Fragebogenumfangs, eine Kurzversion des ORS zu erstellen. Die vorliegende Itembatterie
bildet diese Dimensionen in kompakter Form ab: Zur Erfassung dieses Konstrukts wurden
vier eigens entwickelte FEinzelitems eingesetzt, die zentrale Aspekte der
Behandlungserfahrung abbilden:

1) wahrgenommene Behandlungserfolg: , Wie sehr hat Ihnen die stationdre bzw.

ambulante Behandlung bisher geholfen? ; Skala: 1-10.

2) Zufriedenheit mit der Behandlung: ,, Wie zufrieden sind Sie mit der stationdren bzw.

ambulanten Behandlung bisher?"; Skala: 1-10.

3) subjektive Symptomverbesserung: ,,Wie stark wiirden Sie die Verbesserung Ihrer

Beschwerden bisher einschdtzen?"; Skala: 1-10.

4) Hoffnung auf Besserung: ,, Wie hoffnungsvoll sind Sie, dass Sie nach der stationdren

bzw. ambulanten Behandlung wieder ohne Beschwerden leben kénnen?"; Skala: 1-5.

Die ersten drei Items wurden auf einer numerischen Ratingskala von 1 bis 10 beantwortet
(1 = gar nicht/ keine, 3 = ein wenig, 5 = gut, 7 = deutlich, 10 = sehr stark, bzw. sehr zufrieden)
und erfassen die aktuelle Selbsteinschédtzung des Therapieerfolgs und der wahrgenommenen
Symptomverdanderung aus Sicht des/der Patient*in. Das vierte Item erfasst die
zukunftsorientierte Hoffnung auf Besserung als Indikator therapeutisch induzierter Sinn- und
Kohirenzbildung auf einer fiinfstufigen Skala (1 = mir wird es danach bestimmt nicht besser
gehen bis 5 = ich bin {iberzeugt, danach wird es mir besser gehen). Die vollstindige
Itemformulierung und Skalierung ist in Anhang D dokumentiert.

Die ersten drei Items (wahrgenommene Wirksamkeit, Zufriedenheit mit der
Behandlung, subjektive Symptomverbesserung) erfassen die aktuelle subjektive Evaluation
des Therapieerfolgs, analog zu den Skalen fiir subjective well-being und symptom distress im
0Q-45. Das vierte Item (Hoffnung auf Besserung) erginzt diese Perspektive um die
zukunftsorientierte Komponente, die in der klinischen Wirkfaktorenforschung (vgl. Frankl,
1984; Grawe, 2004) als zentraler Indikator therapeutischer Motivation und Sinnintegration
gilt. Damit stehen die Items in einer theoretisch und empirisch fundierten Tradition subjektiver
Outcome-Messung, die den Therapieerfolg als interaktiven Prozess zwischen Wahrnehmung,
Sinnkonstruktion und innerer Kohérenz versteht (vgl. Antonovsky, 1987; Lambert et al., 1996;
Lambert et al.,, 2008; Miller & Duncan, 2000; Rogers, 1959). Zusammen erfassen sie

okonomisch das subjektive Therapieerleben im Sinne einer salutogenetischen Perspektive, die

71



das personliche Empfinden von Sinn, Kontrolle und Hoffnung in den Vordergrund stellt (vgl.

Antonovsky, 1979; Frankl, 1984).

3.3 Rekrutierung

Die Datenerhebung erfolgte im Rahmen des Forschungsprojekts F.A.C.E (Faith Age
and Care Explored) in Kooperation mit den Vitos Kliniken Wiesbaden, Klinik fiir Psychiatrie
und Psychotherapie. Zielgruppe waren Patient*innen, die sich zum Zeitpunkt der Erhebung in
einer teil oder vollstationdren psychiatrischen Behandlung befanden. Die Rekrutierung fand
vom 02 bis 05 Juni 2025 unter standardisierten Bedingungen statt. Erfasst wurden insgesamt
acht psychiatrische Behandlungseinheiten der Region Wiesbaden, bestehend aus vier Stationen
und vier Tageskliniken. Die Tageskliniken waren allgemeinpsychiatrisch ausgerichtet und
behandelten vor allem depressive Storungen, psychotische Storungen, bipolare Stérungen,
Zwangsstorungen sowie posttraumatische Belastungsstorungen. Die stationdren Einheiten
umfassten spezialisierte Bereiche der Gerontopsychiatrie, Suchterkrankungen, Personlichkeits-
storungen sowie eine allgemeinpsychiatrische Station mit depressiven und phobischen
Storungsbildern im Vordergrund. Die Datenerhebung folgte an allen Standorten einem
identischen Ablauf. Zundchst wurden die digitalen Fragebdgen auf insgesamt zehn
bereitgestellten Tablets vorbereitet und den Patient*innen in Reihenfolge der verfiigbaren
Geridte ausgehindigt. In Einzelféllen war eine digitale Teilnahme iiber einen Link auf dem
eigenen Smartphone mdglich. Jede Erhebungseinheit begann mit einer standardisierten
Aufklarung tiber Zielsetzung, Rahmenbedingungen und Umfang der Studie. Die Projektleitung
stellte sich vor, erlduterte die institutionellen Hintergriinde (Universitit Greifswald, Ko-
operation mit Vitos Wiesbaden) und erklérte den Forschungszweck der Masterarbeiten. Dabei
wies Alicia Krause (2025) auf ihre Themenstellung zum erfolgreichen Altern hin, wéhrend der
Schwerpunkt meiner Untersuchung die Verbindung von Glaubenssystemen, Kohédrenzgefiihl
und subjektivem Therapieerfolg betonte. Die Teilnehmenden wurden iiber die Freiwilligkeit
der Teilnahme, das Recht auf Abbruch ohne Angabe von Griinden und die datenschutz-
rechtlichen Grundlagen informiert. Einzelne Personen brachen die Teilnahme nach wenigen
Seiten ab; deren Datensidtze wurden konsequent ausgeschlossen, da nur vollstindige
Fragebdgen in die Analyse einbezogen wurden. Weitere Ein oder Ausschlusskriterien wurden
nicht angewendet. Da ausschlielich Personen rekrutiert wurden, die sich zum Zeitpunkt der
Erhebung in psychiatrischer Behandlung befanden, ergab sich der klinische Einschlussstatus
aus dem Setting selbst. Insgesamt nahmen 76 Patient*innen an der Erhebung teil; aufgrund

unvollstdndiger Datensitze wurden N = 70 Personen in die statistische Analyse aufgenommen.

72



3.3.1 Stichprobenbeschreibung

Die finale Stichprobe umfasst N = 70 Patient*innen verschiedener diagnostischer
Gruppen, darunter depressive Storungen, Angst und Anpassungsstorungen, psychotische und
bipolare Storungen sowie psychosomatische Belastungen. Das Alter der Teilnehmenden lag
zwischen 18 und 74 Jahren. Die Geschlechterverteilung war annédhernd ausgeglichen (n"'= 33,
n" = 37). Hinsichtlich der weltanschaulichen Zugehérigkeit lag ein Uberwiegen christlicher
Teilnehmender vor, gefolgt von atheistischen Patient*innen (vgl. Anhang I). Aufgrund der
explorativen Ausrichtung der Studie wurden keine soziodemografischen Kontrollvariablen

eingesetzt.

3.4 Ablauf der Datenerhebung & Forschungsethik
Die Erhebung erfolgte iiber einen standardisierten Online-Fragebogen, der mit der

Software SoSci Survey realisiert wurde und unter:

https://www.soscisurvey.de/face greifswald/ gehostet war. Die Bearbeitung erfolgte mittels

Tablets, die durch die Universitidt Greifswald bereitgestellt wurden, und nahm durchschnittlich
30-45 Minuten in Anspruch. Fiir die Teilnehmenden wurde sichergestellt, dass die Teilnahme
vollstdndig freiwillig erfolgte (1.), eine informierte Einwilligung nach ausfiihrlicher Aufkliarung
iiber Ziel, Ablauf und Datenschutzbedingungen abgegeben wurde (2.), die Befragung
anonymisiert und gemilB3 Datenschutz-Grundverordnung (DSGVO) durchgefiihrt wurde (3.),
siche informed consent in Anhang D. Die Datenerhebung wurde im Vorfeld von der
Ethikkommission der Universitit Greifswald gepriift und genehmigt.

Nach einer umfassenden Aufkldrung tliber Ziel und Ablauf der Studie konnten die
Patient*innen ihre Teilnahme bestitigen oder ablehnen. Bei Zustimmung wurden zunéchst
soziodemografische Angaben (Alter, Geschlecht, Konfession®!, Aufenthaltsdauer) erhoben,
gefolgt von den psychologischen Skalen, die im Rahmen dieser Arbeit analysiert wurden?*:

1. Subjektiver Therapieerfolg (4 Eigenitems):

2. Resilienzskala RS-13 (Leppert et al., 2008):

3. Kohirenzgefiihl SOC-L9 (Schumacher et al., 2000):

4. Spiritual Needs Questionnaire (SpNQ-20; Biissing, 2021):

5. Centrality of Religiosity Scale interreligious-7 (CRSi-7; Huber & Huber, 2012):

31 Zur Auswahl standen: christlich (rémisch-katholisch), christlich (evangelisch), jidisch, muslimisch,
buddhistisch, hinduistisch, agnostisch, andere religiose Glaubensrichtung, spirituell (ohne Konfession), atheistisch
/ keiner Konfession angehorig; weder religios noch spirituell (vgl. Anhang I).

32 Eine genaue Ubersicht aller verwendeten Skalen und Fragebdgen findet sich im Anhang D.

73


https://www.soscisurvey.de/face_greifswald/

Die gesamte Durchfithrung wurde von der Projektleitung (Alicia Krause & Marco
Schaufele) begleitet. Alle Teilnehmenden konnten die Befragung jederzeit abbrechen, ohne
dass daraus Nachteile entstanden.  Es erfolgte keine Téuschung, und die Datenerhebung
entsprach vollstindig den ethischen Standards der klinisch-psychologischen Forschung. Die
Anonymi-sierung wurde durch Chiffrierung (z. B. FACE001) gewéhrleistet. Alle Daten wurden
SSL/TLS-verschliisselt {ibertragen und auf deutschen ISO-27001-Servern gespeichert. Backups
werden nach spétestens zwOlf Monaten geldscht, widhrend die Forschungsdaten nach
universitiren Richtlinien zehn Jahre lang archiviert und anschlieBend vollstindig entfernt

werden.

3.5 Datenauswertungsmethode

Im Rahmen dieser explorativen Untersuchung wurden keine Hypothesen aufgestellt, um
ergebnisoffen den aktuellen Status quo deskriptiver Daten abzubilden und mogliche
inferenzstatistische Zusammenhinge aufzudecken (vgl. 2.5). Ziel war es, zu untersuchen, in
welchem Ausmall zentrale Variablen wie Zentralitit religios-spiritueller Inhalte (CRSi-7),
spirituelle Bediirfnisse (SpNQ-20), Kohdrenzgefiihl (SOC-L9), Resilienz (RS-13) und der
subjektive Therapieerfolg, im Kontext psychischer Krisen, miteinander in Beziehung stehen.
Hierfiir wurden inferenzstatistisch Korrelationsanalysen mit der Statistiksoftware jamovi

(Version 2.3.2.8) durchgefiihrt und Korrelationsmatrizen berechnet.

3.5.1 Voraussetzungen & Priifung der Voraussetzungen

Um eine zuverldssige Datenanalyse sicherzustellen, empfiehlt es sich, wie von Bortz
und Schuster (2010) beschrieben, bestimmte Voraussetzungen und Richtlinien zu
beriicksichtigen, die in der Forschungspraxis als Giitemarker gelten und die Interpretation der
Ergebnisse in einen angemessenen Kontext stellen.

Deskriptivstatistik. In der deskriptiven Statistik sind die Anforderungen im
Allgemeinen weniger streng als bei inferenzstatistischen Analysen. Dennoch unterstreichen
Bortz und Schuster (2010) einige Prinzipien fiir eine sinnvolle deskriptive Datenauswertung:

1. Datenerhebung: Die Daten wurden systematisch und unter standardisierten

Bedingungen erhoben. In dieser Studie kam ein standardisierter Fragebogen zum

Einsatz, bestehend aus mehreren validierten und reliablen Instrumenten.

2. Datenqualitit: Die Datensdtze wurden auf Vollstindigkeit und Plausibilitdt gepriift.

Unvollstdndige oder fehlerhafte Datensdtze wurden ausgeschlossen.

74



Skalenniveau: Das Skalenniveau der Variablen beeinflusst die Auswahl der
Malzahlen. Fiir alle Fragestellungen wurden geeignete deskriptive Kennwerte
bestimmt.

Stichprobengrofe: Da es sich um eine explorative Untersuchung handelt, wurde keine
vorherige Power Analyse durchgefiihrt. Fiir grundlegende korrelative Auswertungen
werden nach Hasselbusch (2023) sowie nach Doring und Bortz (2016)
Stichprobengroflen ab etwa n = 30 als ausreichend angesehen, sofern homogene
Erhebungsbedingungen vorliegen. Mit N = 70 erfiillt die vorliegende Studie diese
empfohlenen Richtwerte deutlich.

Datennormalitit: Fiir bestimmte Malizahlen ist eine anndhernd normale Verteilung
sinnvoll. Neben Mittelwerten und Standardabweichungen wurden auch Medianwerte
berichtet, um der Datenverteilung gerecht zu werden.

ZweckmibBigkeit: Die Auswahl der Methoden orientierte sich an den Forschungsfragen
und Eigenschaften der Variablen.

Verstindlichkeit: Die Ergebnisse wurden tabellarisch und grafisch so aufbereitet, dass

sie inhaltlich und formal klar interpretierbar sind.

Inferenzstatistik. Fiir die inferenzstatistische Analyse (Forschungsfragen 1-5) wurden

Korrelationsmatrizen erstellt, um potenzielle lineare Zusammenhinge zwischen den genannten

Variablen zu identifizieren. Fiir die Berechnung der Korrelationsmatrizen sollten nach Bortz

und Schuster (2010) folgende Voraussetzungen erfiillt sein:

1.

Intervall- oder Verhiltnisskalenniveau: Beide Variablen sollten auf diesen (intervall-
oder verhéltnisskalierten) Skalenniveaus gemessen werden, damit eine klare und
eindeutige Reihenfolge mit gleichbleibenden Intervallen zwischen den Werten
vorhanden ist. Dies ist in dieser Studie gegeben.

Linearitit: Eine lineare Beziehung zwischen den Variablen wurde mittels einem
Streudiagramm (Scatterplot) {iberpriift und bestétigt.

Keine Ausreifler: Es konnten keine Ausrei3er festgestellt werden.
Normalverteilung: Die Normalverteilung der Variablen wurde mittels Shapiro-Wilk-
Test sowie ergdnzender visueller Verfahren (Histogramme, Q-Q-Plots) gepriift.
Insgesamt ergaben sich keine substantielle Verletzungen der Normalititsannahme;
kleinere Abweichungen waren erwartbar, beeinflussen bei der vorliegenden
Stichprobengréfe jedoch die Robustheit parametrischer Korrelationsanalysen nicht.

(vgl. Bortz & Schuster, 2010).

75



5. Homoskedastizitit: Die Varianz der Residuen wurde iiber eine visuelle Inspektion der
Streudiagramme beurteilt. Es zeigten sich keine trichter- oder ficherformigen Muster,
sodass von einer konstanten Fehlervarianz (Homoskedastizitdt) ausgegangen werden

konnte.

Im Anschluss an die Korrelationsanalysen der Gesamtstichprobe wurden erginzend
separate Korrelationsmatrizen fiir die Subgruppe der Teilnehmenden berechnet, die sich selbst
als religios oder spirituell einordneten. Ziel dieser zusétzlichen Auswertung war es, zu priifen,
ob sich die Stirke oder Richtung der bivariaten Zusammenhénge innerhalb dieser Teilgruppe
von den Ergebnissen der Gesamtstichprobe unterscheidet. Die statistische Vorgehensweise
blieb identisch: Fiir alle relevanten Variablenpaare wurden Pearson Korrelationen berechnet
und in einer eigenen Korrelationsmatrix dargestellt.

Fiir alle Analysen, an denen das Kohdrenzgefiihl (SOC-L9) beteiligt war, liegt die
Fallzahl bei n = 69, da eine Person den Fragebogen vor Bearbeitung des letzten Abschnitts
abbrach. Da keine Imputation fehlender Werte vorgenommen wurde, werden alle SOC-L9-

Analysen konsistent auf Basis dieser reduzierten Fallzahl berichtet.

3.5.2 Durchfiihrung der statistischen Analyse mit jamovi

Die statistische Auswertung erfolgte mit der Software jamovi (Version 2.3.2.8)
Entsprechend basierte die Auswertung ausschlieBlich auf Korrelationsanalysen, fiir die mehrere
Korrelationsmatrizen erstellt wurden. In die Berechnungen einbezogen wurden die zentralen
Konstrukte der Studie: die Zentralitat religids-spiritueller Inhalte (CRSi-7), die spirituellen
Bediirfnisse (SpNQ-20), das Kohérenzgefiihl (SOC-L9), die Resilienz (RS-13) sowie die vier
Einzelitems zum subjektiven Therapieerfolg. Die Pearson-Korrelationen ermoglichten die
Identifikation linearer Zusammenhénge zwischen diesen Variablen. Die Analysen stiitzten sich
vollstindig auf die kontinuierlichen Skalenwerte der -eingesetzten psychometrischen
Instrumente. Zur kontextuellen Einordnung der Befunde wurden ergénzend deskriptive
Kennwerte (z. B. Mittelwerte und Standardabweichungen) berechnet; diese sind in Kapitel 4.1
dargestellt. Die vollstindigen Ergebnisse der Korrelationsanalysen werden in Kapitel 4
berichtet und bilden die Grundlage fiir die anschlieBende theoretische Interpretation der
Beziehungen zwischen Glaubenssystemen, Kohérenzgefiihl, Resilienz und subjektivem

Therapieerleben.

76



4. Ergebnisse
Im Folgenden sollen nun die Ergebnisse der Datenauswertung zur Beantwortung der fiinf

vorgestellten Fragestellungen vorgestellt und interpretiert werden.

4.1 Deskriptivstatistiken

Im ersten Schritt werden die deskriptiven Kennwerte der erhobenen Variablen
dargestellt, um einen Uberblick iiber die Verteilung der zentralen Konstrukte in der Stichprobe
zu ermoglichen. Die Deskriptivstatistiken bilden die Grundlage fiir die anschlieenden
Korrelationsanalysen, indem sie Informationen zu Mittelwerten, Streuungen und
Verteilungstendenzen bereitstellen. Der folgende Abschnitt beginnt mit den fiinf Dimensionen
der Zentralitét religios-spiritueller Inhalte (CRSi-7), bevor anschlieend die weiteren Skalen
beschrieben werden.

4.1.1 Zentralitiit (CRSi-7)

Zentralitit der Glaubensinhalte. Die Zentralitdt der r/s Inhalte wurde bei allen
Patient*innen abgefragt (N = 70). Die Population in der Stichprobe war im Durschnitt
glaubensorientiert (M =2.37; SD = 0.999) und umfasste sowohl nicht glaubensorientierte (Min.
= 1.0) als auch stark glaubensorientierte Personen (Max. = 5.0). Die Verteilung der Zentralitit
religids-spiritueller Inhalte (CRSi-7) weist eine ausgepragte Rechtsschiefe auf, das heiflt der
grofite Anteil der Stichprobe zeigt niedrige Zentralititswerte, wihrend hohere Werte seltener

auftreten.

Abbildung 4
CRSi-7: Verteilung der Zentralitdt

CRSi-7

density

77



Tabelle 1

Deskriptivstatistik der CRS-Dimensionen

INT IDEOL ERF PPRAX OPRAX

N 70 70 70 70 70
Mittelwert 2.64 2.76 2.30 2.54 1.61
Median 2.00 3.00 2.00 2.50 1.00
Standardabweichung 1.27 1.46 1.29 1.29 0.91

Anmerkung: INT = Intellekt, IDEOL = Ideologie, ERF = Erfahrung, PPRAX = Private Praxis,
OPRAX = Offentliche Praxis.

Die fiinf Subdimensionen der Zentralitit religios-spiritueller Inhalte (CRSi-7) zeigen ein
insgesamt breit gestreutes Auspragungsmuster. Der Intellekt weist mit M = 2.64 (SD = 1.27)
eine moderat ausgepriagte kognitive Beschéftigung mit religids-spirituellen Themen auf. Die
Dimension Ideologie zeigt einen dhnlich gelagerten und leicht hoheren Mittelwert (M = 2.76;
SD = 1.46) und bildet damit die inhaltliche Zustimmung zu religiosen Uberzeugungen als die
durchschnittlich am stérksten ausgeprigte Dimension der CRSi-7 ab. Die Erfahrungs-
dimension liegt mit M =2.30 (SD = 1.29) im unteren bis mittleren Bereich, was auf eine eher
verhaltene Ausprigung religios-spiritueller Erfahrungen in der Stichprobe hinweist. Die
private Praxis ist moderat ausgeprigt (M = 2.54; SD = 1.29) und zeigt vergleichbare
Streuungswerte wie die Erfahrungsdimension. Die 6ffentliche Praxis weist den niedrigsten
Mittelwert auf (M = 1.61; SD = 0.91). Insgesamt verdeutlichen die Deskriptivwerte eine
moderate bis niedrige Auspragung religios-spiritueller Zentralitdt, mit deutlichen
Unterschieden zwischen kognitiven, erfahrungsbezogenen und praxisorientierten Dimensionen
der Religiositit / Spiritualitit.*?

4.1.2 Spirituelle Bediirfnisse (SpNQ-20)

Spirituelle Bediirfnisse. Die spirituellen Bediirfnisse (SpNQ-20) wurden bei allen
Patient*innen abgefragt (N = 70). Diese Stichprobe weist tendenziell leicht bis mitelhoch
ausgeprégte spirituelle Bediirfnisse (M = 1.81; SD = 0.53) auf. Die Verteilung der einzelnen

Bediirfnisdimensionen ist zur weiteren Ubersicht in Anhang G dargestellt.

33 Eine vertiefende Veranschaulichung der einzelnen CRS-Dimensionen findet sich in Anhang F.

78



Abbildung 5
SpNQ-20: Spirituelle Bediirfnisse

SpNQ-20

density

[T1T]

SphQ-20

Tabelle 2
Deskriptivstatistik der SpNQ-20 Dimensionen

RB EB BiF BeG
Mittelwert 0.73 1.67 2.25 1.93
Median 0.33 1.79 2.25 2.00
Standardabweichung 0.80 0.72 0.63 0.73

Anmerkung: RB = Religiose Bediirfnisse, EB = Existenzielle Bediirfnisse, BiFF = Bediirfnis

nach innerem Frieden, BeG = Bediirfnis etwas zu geben.

Die vier Subdimensionen des SpNQ-20 zeigen insgesamt ein heterogenes Profil
spiritueller Bediirfnisse innerhalb der Stichprobe. Religiose Bediirfnisse weisen mit M = 0.73
(SD = 0.80) die geringste Auspriagung auf und liegen deutlich unter den iibrigen Skalen.
Existenzielle Bediirfnisse sind moderat ausgepréigt (M =1.67; SD = 0.72) und zeigen eine breit
gestreute Verteilung. Am stirksten ausgeprigt ist das Bediirfnis nach innerem Frieden (M =
2.25; 8D =0.63), das innerhalb der Stichprobe den hochsten Mittelwert erreicht. Das Bediirfnis
etwas zu geben zeigt ebenfalls eine moderate Auspragung (M = 1.93; SD = 0.73) und weist
eine weitgehend symmetrische bis leicht rechtssteile Verteilung auf. Insgesamt deuten diese
Deskriptivwerte auf ein differenziertes Muster spiritueller Bediirfnisse hin, das insbesondere

Aspekte von innerem Frieden und zwischenmenschlichem Geben betont.**

3% Eine vertiefende Veranschaulichung der einzelnen, spirituellen Bediirfnisse findet sich in Anhang G.

79



4.1.3 Kohiirenzgefiihl (SOC-L9) & Resilienz (RS-13)

Kohirenzgefiihl. Das Kohdrenzgefiihl (SOC-L9) zeigt in der Stichprobe eine
anndhernd normalverteilte Auspridgung. Der Mittelwert liegt bei 3.60 (SD = 1.13) und bewegt
sich damit im mittleren Bereich der Skala.

Resilienz. Die Resilienzwerte (RS-13) zeigen in der Stichprobe eine nahezu
normalverteilte Struktur. Mit einem Mittelwert von 3.88 (SD = 1.12) liegen die Ausprigungen
im mittleren Bereich der Skala, wobei eine leichte Haufung im Intervall zwischen 3.5 und 5

erkennbar ist.

Abbildung 6
Kohdrenzgefiihl (SOC-L9) und Resilienz (RS-13)

SOC-L9 RS-13

density
|

density
[

1 al I

2 i 6 2 3 4 5 8
SOC-L9 RS-13

4.1.4 Subjektiver Therapieerfolg

Im Folgenden werden die vier Komponenten des subjektiven Therapieerfolgs
dargestellt: wahrgenommener Behandlungserfolg (BE), Zufriedenheit mit der Behandlung
(ZB), subjektive Symptomverbesserung (SV) und Hoffnung auf Besserung (HB). Die ersten drei
Dimensionen (BE, ZB, SV) nutzen eine identische zehnstufige Ratingskala (1-10) und werden
daher gemeinsam in einer Ubersichtstabelle berichtet. Die Hoffiung auf Besserung (HB) wurde,
im Gegensatz zu den anderen drei Komponenten des subjektiven Therapieerfolgs, mittels einer
fiinfstufigen Likertskala erfasst und wird anschlieBend getrennt dargestellt.

Die drei auf einer zehnstufigen Skala erhobenen Dimensionen des subjektiven
Therapieerfolgs zeigen ein heterogenes Bild. Der wahrgenommene Behandlungserfolg (BE)

weist mit einem Mittelwert von 4.90 (SD = 2.34) einen moderaten durchschnittlichen Nutzen

80



der bisherigen Behandlung, aus Sicht der Patient*innen,. aus. Die Zufriedenheit mit der
Behandlung (ZB) fillt mit M = 6.59 (SD = 2.06) insgesamt positiver aus und stellt den hdchsten
Wert der drei Skalen dar. Die subjektive Symptomverbesserung (SV) liegt mit M =4.37 (SD =
2.14) im unteren Mittelfeld. Insgesamt deuten die Befunde darauf hin, dass die Teilnehmenden
die bisherige Behandlung eher verhalten positiv erleben, wobei die Zufriedenheit hoher ausfillt
als die tatsidchliche Symptomveridnderung. Die Hoffnung auf Besserung (HB) weist mit M =
3.87 (SD = 0.74) insgesamt hohe Werte auf. Der Median von 4 zeigt eine iiberwiegend
optimistische Erwartungshaltung der Patient*innen, bei gleichzeitig vorhandener individueller

Streuung (Range 1-5).

4.2 Zusammenhinge

Im ersten Schritt der explorativen Analysen wurde untersucht, ob und in welchem
AusmalB die Zentralitdt religios-spiritueller Inhalte (CRSi-7) mit dem Kohdrenzgefiihl (SOC-
L9) zusammenhéngt. Die folgenden Tabellen berichten sowohl die Gesamtzusammenhénge als
auch differenzierte Analysen der einzelnen CRSi-7-Dimensionen sowie getrennte
Auswertungen fiir religios bzw. spirituell Selbstzugeordnete.
4.2.1 Zentralitiit und Kohdirenzgefiihl
Tabelle 3
CRSi-7 und SOC-L9

CRSi-7 (gesamt)  CRSi-7 (r/s-Subgruppe)

r 0.01 0.11
n 69 49
0.51 0.44

Die Analyse zeigte keinen Zusammenhang zwischen der Zentralitdt religios-spiritueller
Inhalte (CRSi-7) und dem Kohdrenzgefiihl (SOC-L9). Der Korrelationskoetfizient fiel praktisch
null aus (» = 0.01) und war statistisch nicht signifikant.

Auch innerhalb der Subgruppe religioser bzw. spiritueller Patient*innen ergab sich kein
signifikanter Zusammenhang zwischen CRSi-7 und SOC-L9. Der Zusammenhang blieb klein
und nicht signifikant (» = 0.11, p = .44).

81



Tabelle 4
Dimensionen der CRSi-7 und SOC-L9

INT IDEOL ERF PPRAX OPRAX

Gesamtstichprobe (n = 69)
r -0.13 -0.09 0.23 0.04 -0.03
p 0.30 0.48 0.06 0.72 0.81

r/s Subgruppe (n = 49)
r -0.02 0.01 0.33* 0.08 0.05
p 0.87 0.95 0.02 0.61 0.76

Auf Ebene der CRSi-7-Dimensionen ergaben sich ebenfalls keine signifikanten
Zusammenhinge mit dem Kohdrenzgefiihl. Die Korrelationskoeffizienten lagen insgesamt im
niedrigen Bereich (» =-.13 bis .23), wobei keine der Beziehungen statistisch bedeutsam ausfiel.

In der r/s-Subgruppe zeigte sich fiir die Dimension der Transzendenzerfahrungen ein
moderater Zusammenhang mit dem Kohdrenzgefiihl (r = .33*, p = .02). Die {librigen

Dimensionen wiesen keine signifikanten Beziehungen zu SOC-L9 auf.

4.2.2 Spirituelle Bediirfnisse und Kohdirenzgefiihl
Tabelle S
SpNQ-20 und SOC-L9

SpNQ-20 RB EB BiF BeG
Gesamtstichprobe (n = 69)
r 0.09 -0.05 -0.01  0.17 0.19
p 0.46 0.69 0.99 0.17 0.12
r/s Subgruppe (n = 49)
r 0.04 0.04 -0.06  0.06 0.09
p 0.77 0.77 0.70 0.66 0.53

Die Analyse ergab keine signifikanten Zusammenhédnge zwischen den spirituellen
Bediirfnissen (SpNQ-20) und dem Kohdrenzgefiihl (SOC-L9). Weder der Gesamtwert der
spirituellen Bediirfnisse (r = .09, p = .46) noch die Subskalen Religiose Bediirfnisse (RB),

82



Existenzielle Bediirfnisse (EB), Bediirfnis nach innerem Frieden (BiF) oder Bediirfnis etwas zu
geben (BeQG) zeigten bedeutsame Korrelationen mit dem SOC-L9. Alle Korrelationen lagen im
niedrigen Bereich (r = -.05 bis .19) und erreichten keine statistische Signifikanz.

Auch bei /s Patient*innen zeigten sich keine signifikanten Zusammenhinge zwischen
den spirituellen Bediirfnissen (SpNQ-20) und dem Kohdrenzgefiihl (SOC-L9). Sowohl der
Gesamtwert der spirituellen Bediirfnisse (r = .04, p = .77) als auch die Subskalen Religidse
Bediirfnisse (RB), Existenzielle Bediirfnisse (EB), Bediirfnis nach innerem Frieden (BiF) und
Bediirfnis etwas zu geben (BeG) wiesen durchgehend sehr geringe Effektstirken (» = -.06 bis
.09) auf, die sdmtlich nicht signifikant waren. Damit bestétigten sich die Befunde des
Gesamtsamples auch innerhalb der /s Teilgruppe.

4.2.3 Resilienz
Tabelle 6

Resilienz, Zentralitdt, spirituelle Bediirfnisse & Kohdrenzgefiihl

CRSi-7 SpNQ-20 SOC-L9
Gesamtstichprobe
r 0.00 0.01 0.31%*
n 70 70 69
p 0.98 0.93 0.01
r/s Subgruppe
r 0.06 -0.04 0.42%*
n 50 50 49
P 0.67 0.81 0.01

Die Analyse der Zusammenhinge zwischen Zentralitit (CRSi-7), spirituellen
Bediirfnissen (SpNQ-20), Kohdrenzgefiihl (SOC-L9) und Resilienz (RS-13) zeigt ein
konsistentes Muster iiber beide Stichproben hinweg. Zwischen Zentralitdit und Resilienz sowie
zwischen spirituellen Bediirfnissen und Resilienz ergaben sich keine bedeutsamen
Zusammenhidnge (alle » = 0, alle p > .67). Dagegen zeigte sich ein moderater positiver
Zusammenhang zwischen Kohdrenzgefiihl und Resilienz in der Gesamtstichprobe (= .31**, p
=.01), der sich in der r/s-Teilgruppe sogar leicht verstarkte (» = .42**, p = .01).

4.2.4 Subjektiver Therapieerfolg
Tabelle 7

&3



Subjektiver Therapieerfolg, Zentralitdt, spirituelle Bediirfnisse, Kohdrenzgefiihl und Resilienz

BE 7B SV HB
CRSi-7
(Gesamt)
r 0.13 0.09 0.03 0.17
p 0.27 0.44 0.79 0.17
CRSi-7 (r/s
Subgruppe)
r 0.15 0.17 0.01 0.27
p 0.30 0.24 0.97 0.06
SpNQ-20
(Gesamt)
r 0.33%* 0.17 0.21 0.40%**
p 0.01 0.17 0.08 <.001
SpNQ-20 (r/s
Subgruppe)
r 0.27 0.28%* 0.20 (0.43%**
p 0.06 0.05 0.41 0.00
SOC-L9
(Gesamt)
r 0.21 0.17 0.2 0.35%%*
p 0.08 0.18 0.11 0.00
SOC-L9 (r/s
Subgruppe)
r 0.12 0.20 0.20 0.37%*
p 0.42 0.17 0.17 0.01
RS-13
(Gesamt)
r 0.01 0.08 0.21 0.23
p 0.41 0.51 0.09 0.06
RS-13 (x/s
Subgruppe)
r 0.14 0.14 0.22 0.20
p 0.32 0.33 0.13 0.16

84



Anmerkung: BE = wahrgenommener Behandlungserfolg, ZB = Zufriedenheit mit der
Behandlung, SV = subjektive Symptomverbesserung, HB = Hoffnung auf Besserung. N = 70,
mit Ausnahme von dem SOC-L9 (N = 69).

Die Gesamtstichprobe zeigte mehrere signifikante Zusammenhénge zwischen den
untersuchten Konstrukten und den Komponenten des subjektiven Therapieerfolgs. Besonders
deutlich wurden moderate positive Assoziationen zwischen den spirituellen Bediirfnissen
(SpNQ-20) und dem subjektiven Behandlungserfolg (BE; r=.33**, p=.01) sowie der Hoffnung
auf Besserung (HB; r = .40*** p < .001). Auch das Kohdrenzgefiihl (SOC-L9) korrelierte
signifikant positiv mit HB (r = .35**, p = .00), wenngleich die Zusammenhinge zu BE, ZB und
SV statistisch nicht signifikant ausfielen. Die Zentralitdt religios spiritueller Inhalte (CRSi-7)
und die Resilienz (RS-13) zeigten hingegen durchweg niedrige und nicht signifikante
Zusammenhinge mit den vier Therapieerfolgsdimensionen. Insgesamt deuten die Ergebnisse
darauf hin, dass insbesondere spirituelle Bediirfnisse und das Kohérenzgefiihl mit einem
hoheren subjektiven Therapieerleben verbunden sind.

Bei den r/s Patient*innen zeigten sich dhnliche, jedoch leicht ausgeprigtere Muster. Die
spirituellen Bediirfnisse (SpNQ-20) korrelierten hier signifikant positiv mit der Zufriedenheit
mit der Behandlung (ZB; r=.28*, p = .05) und mit der Hoffnung auf Besserung (HB; r = .43***,
p <.001). Auch das Kohdrenzgefiihl (SOC-L9) wies eine signifikante positive Assoziation zu
HB auf (r = .37**, p = .01). Die Zusammenhéinge zwischen CRSi-7 bzw. RS-13 und den
Therapieerfolgsdimensionen blieben hingegen durchweg gering und statistisch unbedeutend. In

Anhang H sind vertiefende Analysen zu den einzelnen Bediirfnissen dargestellt.

4.2.5 Transzendenzerfahrungen & Hoffnung auf Besserung

Die Analyse der Transzendenzerfahrungen (CRSi-7) zeigte in der Gesamtstichprobe
einen signifikanten positiven Zusammenhang mit der Hoffnung auf Besserung (HB; r = .28*, p
= .02). Bei 1/s Patientinnen fiel dieser Zusammenhang noch deutlicher aus: Transzendenz-
erfahrungen korrelierten moderat und signifikant mit HB (r = .39**, p = .01). Insgesamt weisen
die Befunde darauf hin, dass hdufigere Transzendenzerfahrungen mit einer optimistischeren
Einschitzung des zukiinftigen Gesundheitsverlaufs einhergehen, besonders ausgepragt bei r/s-

orientierten Patient*innen.

85



S. Diskussion

Im vorliegenden Diskussionsteil werden die empirischen Befunde dieser Studie vor dem
Hintergrund des theoretischen Rahmens interpretiert und in einen iibergeordneten
wissenschaftlichen Kontext eingeordnet. Ziel ist es, die Ergebnisse in Bezug auf jene kognitiven
und existenziellen Strukturprozesse zu verstehen, die im Modell der weltanschaulichen Triade
beschrieben werden und das Zusammenspiel von Selbst-, Welt- und Gottesbild als Grundlage
der individuellen Sinnkonstruktion erfassen. Ergdnzend werden die methodischen Grenzen der
Untersuchung transparent dargestellt sowie Konsequenzen fiir psychotherapeutische Praxis und
zukiinftige Forschung aufgezeigt.
5.1 Zusammenfassung und Interpretation der zentralen Befunde

Die Ergebnisse der Untersuchung zeigen ein insgesamt uneinheitliches Muster der
Zusammenhdnge zwischen Zentralitdit der Glaubensinhalte, spirituellen Bediirfnissen,
Kohérenzerleben, Resilienz und subjektivem Therapieerfolg. Weder fiir die Gesamtstichprobe
noch fiir die r/s Subgruppe, fanden sich signifikanten Zusammenhdnge zwischen der
Ausprigung religios-spiritueller Zentralitidt und dem Kohérenzgefiihl. Auch die differenzierte
Betrachtung einzelner Ausdrucksformen religios-spiritueller Zentralitit ergab iliberwiegend
keine bedeutsamen Beziehungen, mit Ausnahme der Transzendenzerfahrungen, die sowohl in
der Gesamtstichprobe als auch deutlicher in der 1/s Teilgruppe positiv mit der Hoffnung auf
Besserung verbunden waren. Auch zwischen spirituellen Bediirfnissen und Kohérenzgefiihl
zeigten sich keine systematischen Zusammenhinge. Allerdings traten im Bereich des
subjektiven Therapieerlebens mehrere signifikante positive Assoziationen auf: Hohere
spirituelle Bediirfnisse gingen mit einer positiveren Einschdtzung des Behandlungserfolgs
sowie mit stirkerer Hoffnung auf Besserung einher. Fiir die Resilienz ergab sich ein
konsistenter positiver Zusammenhang mit dem Kohdrenzgefiihl in beiden Stichproben.
Dagegen zeigten sich keine nennenswerten Beziehungen zwischen Resilienz und den {ibrigen
Glaubens- bzw. Bediirfnisvariablen. Der subjektive Therapieerfolg wies insgesamt ein
differenziertes Korrelationsmuster auf. Wihrend die Auspriagung religios-spiritueller
Zentralitdt und die Resilienz keine signifikanten Beziehungen zum Therapieerleben zeigten,
waren insbesondere hohere spirituelle Bediirfnisse sowie ein hoheres Kohérenzgefiihl positiv
mit mehreren Aspekten des subjektiven Therapieerfolgs verbunden. Zusammenfassend deuten
die Befunde darauf hin, dass affektive und motivationsbezogene Aspekte religios-spiritueller
Orientierung (spirituelle Bediirfnisse) stirker mit dem subjektiven Erleben des therapeutischen

Prozesses zusammenhdngen als strukturelle oder kognitiv-inhaltsbezogene Komponenten

86



(Zentralitiat). Das Kohdrenzgefiihl erwies sich darliber hinaus als stabiler Priddiktor im

Zusammenhang mit Resilienz und Hoffnung auf Besserung.

5.2 Interpretation der Ergebnisse im Kontext der theoretischen Grundlage

Die Ergebnisse lassen sich nur vor dem Hintergrund jener theoretischen Perspektive
verstehen, die psychische Krisen, je nach Fall mehr oder weniger explizit, als Ausdruck ge-
storter Sinn- und Bedeutungsstrukturen begreift (vgl. 2.2). Das theoretische Modell dieser
Arbeit beschreibt solche Krisen als Desintegration der weltanschaulichen Triade aus Selbst-,
Welt- und Gottesbild, deren innere Passung im klinischen Kontext hiaufig durch widerspriich-
liche Erfahrungen, anhaltenden Stress oder existenzielle Belastungen unterbrochen wird. Im
Anschluss an Park (2010) und Festinger (1957) wurden diese Inkonsistenzen als Formen von
disrupted meaning bzw. kognitiver Dissonanz verstanden - also psychische Spannungs-
zustinde, die entstehen, wenn globale Sinnstrukturen zentrale Erfahrungen nicht mehr tragen
konnen.

Vor diesem Hintergrund deuten die Befunde dieser Studie darauf hin, dass der
Zusammenhang zwischen 1/s Glaubenssystemen und Kohdrenzgefiihl keine allgemein lineare
Funktion religioser/spiritueller Intensitit ist, sondern wesentlich davon abhédngt, ob die
weltanschauliche Triade, auch im Rahmen ihrer existenziellen, bzw. r/s Dimension, stabil und
integrativ ausgebildet ist. Die Daten legen nahe, dass Kohérenzerleben im klinischen Setting
nicht primir durch den Umfang religidser Praxis oder Uberzeugungsstirke erklirt wird,
sondern durch die innere Ordnung des Sinnsystems und insbesondere durch die Fihigkeit,
kritische Erfahrungen ohne grundlegenden Strukturbruch in das eigene Selbst- und
Weltverstdndnis einzuordnen. Diese Annahme bleibt eine theoretische Ableitung und sollte in
zukiinftigen Studien gezielt gepriift werden, etwa durch ldngsschnittliche Untersuchungen oder
Analysen, die den Integrationsgrad und mogliche Dissonanzen innerhalb der Triade explizit
erfassen konnen (vgl. 6. Fazit & Ausblick). Zunichst werden die empirischen Befunde im
Detail auf diese theoretische Matrix bezogen. Dabei werden die spezifischen Muster der
Zusammenhinge zwischen Zentralitit der Glaubensinhalte, spirituellen Bediirfnissen, dem
Kohirenzgefiihl, der Resilienz und subjektivem Therapieerfolg interpretiert und im Hinblick
auf die Dynamik der Triade, die Rolle kognitiver Dissonanz sowie die Stabilitdt globaler
Bedeutungssysteme diskutiert.

5.2.1 Deskriptivstatistiken

Die deskriptiven Ergebnisse zeigen, dass die untersuchten Variablen keine homogene

Struktur bilden, sondern clusterartig Muster aufweisen, die unterschiedliche Formen von Sinn-

und Kohirenzregulation widerspiegeln. Dies steht im Einklang mit einer Grundannahme der

87



Theorie, dass Individuen nicht iiber isolierte r/s Merkmale verfiigen, sondern iiber
Bedeutungsgefiige, die die drei Bezugsdimensionen der Triade unterschiedlich stark einbinden.
Die variierende Auspriagung von der Zentralitdt der Glaubensinhalte, spirituellen Bediirfnissen,
dem Kohédrenzgefiihl und der Resilienz ldsst sich somit als Ausdruck unterschiedlicher
Stabilitidtsgrade des globalen Sinnsystems interpretieren (vgl. 2.3; Anhang C). Ein
durchschnittlich {iberwiegend moderates Kohérenzgefiihl bei gleichzeitig hohen inneren
Friedensbediirfnissen deutet darauf hin, dass in psychiatrischen Krisen das Bediirfnis nach
Integration, Harmonie und Sinn besonders aktiviert ist. Ein Befund, der zu Maderts
Beobachtungen der kognitiven Neuorientierung nach erschiitternden Ereignissen und Parks
Modell der disrupted meaning systems passt, wonach Stress und Kontrollverlust die Suche nach
Bedeutungsordnung verstarken (vgl. Madert, 2007; Park, 2010) Dieses Verstindnis steht
aullerdem im Einklang mit etablierten Annahmen der Stresstheorie nach Lazarus und Folkman
(1984), wonach Belastungsreaktionen primir aus Inkongruenzen zwischen situativen
Anforderungen und inneren Bedeutungssystemen entstehen. Auch Janoff-Bulmans Modell
(1989) der shattered assumptions betont, dass psychische Krisen hdufig mit dem Bruch
grundlegender Selbst- und Weltannahmen einhergehen. Solche Perspektiven unterstreichen,
dass es im Kern nicht um die Prdsenz einzelner religios-spiritueller Inhalte geht, sondern um
die Fahigkeit, widerspriichliche Erfahrungen in ein iibergeordnetes Bedeutungssystem zu

integrieren.

5.2.2 Zentralitit v/s Glaubensinhalte und Kohiirenz

Die Ergebnisse zeigen, dass die Zentralitit der r/s Glaubensinhalte weder in der
Gesamtstichprobe noch in der 1/s Subgruppe in einem statistisch bedeutsamen Zusammenhang
mit dem Kohirenzgefiihl steht. Dieses Befundmuster entspricht den uneinheitlichen
Ergebnissen fritherer klinischer Untersuchungen, die ebenfalls keine stabilen Beziehungen
zwischen r/s Variablen und Kohirenzerleben nachweisen konnten (vgl. Delgado, 2007; Gibson,
2003; Tagay et al., 2006). Die vorliegende Studie erweitert diese Evidenz insofern, als sie ein
theoretisch prézises verankertes und psychometrisch etabliertes Instrument zur Erfassung
religids spiritueller Zentralitdt einsetzt. Die CRS wurde in mehr als hundert internationalen
Studien verwendet und basiert auf Hubers Modell religioser Kerndimensionen, dessen Struktur
und Validitdt mehrfach empirisch bestétigt wurde (vgl. Esperandio & Ladd, 2019; Huber, 2003;
Huber & Huber, 2012). Auch neuere Untersuchungen belegen die inhaltliche Trennschérfe und
reliablen  Strukturdimensionen der Kurzversion CRSi-7, was ihre Eignung als
Standardinstrument zusétzlich stiitzt (vgl. Ackert et al., 2020). Dass sich trotz dieses

differenzierten Messansatzes kein Zusammenhang zwischen Zentralitidt der Glaubensinhalte

88



und Kohédrenzgefiihl abbildet, spricht dafiir, dass die Intensitit von r/s Orientierung im
klinischen Kontext kein robuster Pridiktor fiir Kohédrenzerleben ist. Theoretisch ist dieses
Muster plausibel, da psychische Krisen mit einer Destabilisierung der weltanschaulichen
Triade einhergehen (vgl. 2.2). Selbst-, Welt- und Transzendenzbezug verlieren in solchen
Situationen ihre gewohnte innere Passung, sodass die Fiahigkeit, Erfahrungen in eine
konsistente Ordnung einzubetten, voriibergehend geschwécht ist (vgl. 2.2.1). Unter diesen
Bedingungen 16sen sich {ibliche lineare Zusammenhénge zwischen Sinnstruktur und Kohéirenz
auf, da die triadische Gesamtordnung selbst instabil wird und kein kohédrentes Erleben
hervorbringen kann (vgl. 2.2.2). Das schwache oder ausbleibende SOC Signal kann in diesem
Sinne daher weniger als Hinweis auf eine geringe Bedeutung von r/s Glaubensinhalten
interpretiert, sondern vielmehr als Ausdruck einer gestorten Strukturpassung innerhalb des
individuellen Sinnsystems verstanden werden. Dies entspricht der Theorie der kognitiven
Dissonanz (vgl. Festinger, 1957), nach der widerspriichliche Erfahrungen Spannungszustdnde
erzeugen, die gewohnte Bedeutungsstrukturen irritieren konnen (vgl. 2.2.1.4). Ahnliche
Annahmen finden sich in Wongs Meaning Centered Theory sowie in Schnells Modell
existenzieller Sinnquellen, die beide hervorheben, dass psychische Stabilitit nicht primér aus
der Intensitiit einzelner Uberzeugungen entsteht, sondern aus der Einbettung verschiedener
Sinnquellen in ein konsistentes Gesamtgefiige (vgl. Schnell, 2016; Wong, 2013). Der fehlende
lineare Zusammenhang zwischen Zentralitit des Glaubenssystems und Kohédrenzerleben lasst
sich somit sinnvoll in diese theoretischen Perspektiven einordnen, die die Bedeutung

struktureller Integration iiber inhaltliche Intensitét stellen.

5.2.3 Transzendenzerfahrungen und Kohdrenz bei r/s Selbstbeschreibung

Ein differenziertes Muster zeigt sich, sobald die religios spirituelle Selbstbeschreibung
genauer betrachtet wird. In der Gruppe der Personen, die sich selbst als religids oder spirituell
einordnen, zeigt sich ein signifikanter positiver Zusammenhang zwischen Transzendenz-
erfahrungen und Kohidrenzgefiihl. In der Gruppe ohne r/s Selbstbeschreibung fillt der
Zusammenhang schwicher aus und unterschreitet die Signifikanzgrenze. Die Ergebnisse
deuten somit darauf hin, dass Transzendenzerfahrungen insbesondere dort enger mit dem
Kohirenzerleben verkniipft sein konnten, wo eine r/s Orientierung bereits, zumindest formal,
ein Bestandteil des personlichen Sinn und Bedeutungsrahmens ist. Im Kontext der Theorie der
weltanschaulichen Triade (vgl. 2.1.3) lasst sich dieses Muster so einordnen, dass Transzendenz-
erfahrungen eher dann kohérenzrelevante Funktionen erfiillen kénnen, wenn eine transzendente
Bezugsdimension bereits innerpsychisch strukturiert vorliegt. In solchen Fillen konnten

Transzendenzerfahrungen leichter an bestehende kognitive und emotionale Bedeutungs-

89



schemata anschlieBen und damit stirker in die triadische Struktur aus Selbst-, Welt- und
Transzendenzbezug integrierbar sein. Fehlt eine solche Verankerung, kdnnten Transzendenz-
erfahrungen zwar weiterhin subjektive Orientierung bieten, jedoch moglicherweise weniger
systematisch in ein libergeordnetes Sinnsystem eingebettet werden, was den abgeschwichten
Zusammenhang erkldaren konnte. Dieses Verstdndnis ist kompatibel mit Pargaments Konzept
religioser Bewiltigungsprozesse, das davon ausgeht, dass r/s Erfahrungen besonders dann eine
stabilisierende Funktion (u.a. in Bezug auf das Kohérenzgefiihl) entfalten, wenn sie an
vorhandene religidse Orientierungsrahmen anschlieen konnen (vgl. Pargament, 1997). Auch
wenn die vorliegenden Daten keine Aussagen zur Richtung oder Mechanik dieser
Zusammenhidnge erlauben, legen sie vorsichtig nahe, dass die strukturelle Einbettung r/s
Deutungsmuster moglicherweise moderiert, wie eng Transzendenzerfahrungen mit
Kohirenzerleben verbunden sind. Gleichzeitig bleibt offen, in welchem Umfang weitere
Variablen wie Art, Intensitit oder biografische Bedeutung /s Erfahrungen diesen
Zusammenhang beeinflussen. Die Befunde sollten daher als explorative Hinweise verstanden
werden, die zukiinftige Forschung motivieren konnen (vgl. 6. Fazit & Ausblick). Insgesamt
unterstreicht das Muster, dass Kohérenzerleben womdglich weniger an die Intensitét einzelner
r/s Uberzeugungen gebunden ist, sondern cher an die Integrationsleistung des globalen

Sinnsystems, zu dem auch transzendente Bezlige gehoren kdnnen.

5.2.4 Spirituelle Bediirfnisse und Kohdrenzgefiihl

Die Ergebnisse zeigen keine signifikanten Zusammenhédnge zwischen spirituellen
Bediirfnissen und dem Kohérenzgefiihl. Dies betrifft sowohl den Gesamtwert der spirituellen
Bediirfnisse als auch die Subskalen Religiose Bediirfnisse, Existenzielle Bediirfnisse, Bediirfnis
nach innerem Frieden und Bediirfnis etwas zu geben. Damit deuten die Befunde darauf hin,
dass spirituelle Bediirfnisse im klinischen Kontext nicht unmittelbar mit dem aktuellen
Kohérenzerleben verkniipft sein miissen. Theoretisch ldsst sich dieses Muster vorldufig so
einordnen, dass spirituelle Bediirfnisse nach Biissing (2021) vor allem motivational
ausgerichtete Bedarfsstrukturen darstellen. Sie erfassen Wiinsche nach Sinn, Frieden, Kldrung
oder transzendenter Bezogenheit, spiegeln jedoch nicht zwingend eine gefestigte Sinnstruktur
wider. In der Logik der weltanschaulichen Triade konnen solche Bediirfnisse vielmehr
Ausdruck einer noch ungeldsten oder instabilen Sinnorganisation sein - ein Zustand, der in
psychischen Krisen hdufiger auftritt und typischerweise mit Dissonanzen zwischen Selbst, Welt
und Transzendenzbezug einhergeht (vgl. 2.2). Vor diesem Hintergrund wiére denkbar, dass
erhohte spirituelle Bediirfnisse im klinischen Kontext weniger ein Zeichen vorhandener

Kohirenz darstellen, sondern eher auf den Bedarf nach (Re-)Integration hinweisen. Das

90



Bediirfnis nach innerem Frieden oder existenzieller Klarung konnte somit auf eine Diskrepanz
zwischen Ist- und Soll-Zustand der eigenen Sinnstruktur verweisen, wéihrend das
Kohirenzgefiihl eine gegenwartsbezogene Bewertung der erlebten Ordnung abbildet. Beide
Konstrukte wiirden damit unterschiedliche Ebenen der Sinnregulation repridsentieren: eines
suchend und zukunftsorientiert (spirituelle Bediirfnisse), das andere bewertend und
gegenwartsorientiert (Kohérenzgefiihl). Diese Interpretation findet Anschluss an existenz-
psychologische Modelle. Yalom (1980) beschreibt, dass existenzielle Suchbewegungen
typischerweise in Phasen erhohter Unsicherheit auftreten, in denen Personen ihr Selbst- und
Weltverstindnis neu ordnen miissen. Auch Schnell (2016) argumentiert, dass existenzielle
Orientierungslosigkeit gerade in Krisenprozessen eine verstirkte Suche nach Sinn und innerem
Frieden auslosen kann. Diese theoretischen Perspektiven legen nahe, dass spirituelle
Bediirfnisse im klinischen Setting eher Indikatoren einer aktiven Bedeutungsarbeit sein konnten
als Marker bestehender Kohirenz. Das Ausbleiben signifikanter Zusammenhédnge ist vor
diesem Hintergrund nicht tiberraschend und kann als konsistent mit der Annahme gelten, dass
spirituelle Bediirfnisse und Kohidrenzgefiihl zeitlich versetzt operieren und verschiedene
Stadien der Sinnregulation widerspiegeln. Ob und in welchem Ausmal spirituelle Bediirfnisse
im Verlauf einer Behandlung in eine stabilere triadische Struktur integriert werden, bleibt eine
offene empirische Frage, die insbesondere durch Langsschnittdesigns néher untersucht werden

sollte (vgl. 6. Fazit & Ausblick).

5.2.5 Resilienz und Triadenstabilitiit

Die Ergebnisse zeigen ein eindeutiges Muster. Resilienz steht in beiden Stichproben in
einem moderaten Zusammenhang mit dem Kohédrenzgefiihl, jedoch nicht mit der Zentralitit
religios-spiritueller Inhalte oder den spirituellen Bediirfnissen. Dieser Befund spricht dafiir,
dass Resilienz im klinischen Kontext moglicherweise stiarker mit dem allgemeinen Zustand der
inneren Sinnorganisation verkniipft ist als mit religios-spirituellen Orientierungen im engeren
Sinne. Theoretisch ldsst sich dieses Muster insofern einordnen, als Resilienz und
Kohirenzgefiihl konzeptuell verwandte Konstrukte darstellen. Beide beziehen sich darauf, wie
gut es einer Person gelingt, Belastungen innerhalb eines nachvollziehbaren und handhabbaren
Selbst- und Weltverstindnisses zu verarbeiten (vgl. Schumacher et al., 2000). Wéhrend das
Kohédrenzgefiithl die subjektive Wahrnehmung einer verstehbaren, handhabbaren und
bedeutungsvollen inneren Ordnung beschreibt (vgl. Antonovsky, 1987), bezeichnet Resilienz
die Fahigkeit, mit Herausforderungen flexibel und psychisch stabil umzugehen (vgl. Rutter,
2006). Der beobachtete Zusammenhang zwischen beiden Variablen ist vor diesem Hintergrund

theoretisch plausibel und konnte darauf hinweisen, dass beide Konstrukte unterschiedliche

91



Facetten derselben {ibergeordneten Integrationsleistung abbilden. Das Ausbleiben signifikanter
Zusammenhidnge zwischen Resilienz und den r/s Variablen ldsst sich vorsichtig so
interpretieren, dass religios-spirituelle Inhalte nicht automatisch eine stabilisierende Funktion
besitzen. Entscheidend konnte weniger die Intensitdt religioser Praxis oder die Stirke
spiritueller Bediirfnisse sein, sondern eher die Art und Weise, wie Selbst-, Welt- und
Transzendenzbeziige innerhalb der triadischen Struktur organisiert sind (vgl. 2.1.3). Unter
dieser Annahme wiirde Resilienz nicht durch r/s Inhalte selbst entstehen, sondern durch deren
Einbettung in ein konsistentes und funktionales Sinnsystem (vgl. Schnell, 2016; Yalom, 1980).
Der leicht ausgepriagtere Zusammenhang zwischen Koharenzgefiihl und Resilienz in der r/s
Teilgruppe konnte darauf hindeuten, dass Personen mit religios-spiritueller Selbstbeschreibung
in einigen Féllen iiber eine stabilere Strukturierung ihrer Sinnannahmen verfiigen - zumindest
dort, wo die Triade trotz Krise nicht vollstindig destabilisiert ist (vgl. 2.2). Dieser Effekt bleibt
jedoch moderat und sollte nicht als Hinweis auf klare Gruppenunterschiede interpretiert
werden. Vielmehr konnte er darauf aufmerksam machen, dass r/s Weltdeutung unter
bestimmten Bedingungen einen stabilisierenden Bezugsrahmen bieten kann, ohne dass dies
empirisch verallgemeinerbar ist.

Insgesamt deuten die Befunde darauf hin, dass Resilienz im klinischen Kontext
moglicherweise weniger ein stabiler Trait ist, sondern eher den aktuellen Zustand einer
funktionierenden inneren Sinnorganisation widerspiegelt. Klassische Resilienzmodelle
unterstiitzen diese Sichtweise: Rutter (2006) beschreibt Resilienz als Ergebnis entwicklungs-
und kontextabhédngiger Anpassungsprozesse, und Janoff-Bulman (1989) hebt hervor, dass
Resilienz hiufig dann ermoglicht wird, wenn zentrale Annahmen iiber Selbst und Welt
stabilisiert oder rekonstruiert werden konnen. Diese Modelle lassen sich gut mit der Annahme
verbinden, dass Resilienz eng an die Funktionsféhigkeit der triadischen Sinnstruktur gebunden

sein konnte.

5.2.6 Subjektiver Therapieerfolg

Die Ergebnisse zum subjektiven Therapieerfolg sind mit methodischer Vorsicht zu
interpretieren, da sie auf selbsterstellten Einzelitems beruhen und somit nicht dieselbe
Reliabilitdt wie standardisierte Instrumente aufweisen (vgl. 5.3.2). Dennoch zeigen sich in
beiden Teilstichproben konsistente korrelative Muster, die Hinweise auf die Struktur des
Therapieerlebens geben konnen. Ein hoheres Kohdrenzgefiihl steht durchgehend mit einem
positiveren subjektiven Therapieerleben in Zusammenhang. Dies betrifft den wahrge-
nommenen Behandlungserfolg, die Zufriedenheit mit der Behandlung, die subjektiv

eingeschitzte Symptomverbesserung sowie, vor allem, die Hoffnung auf Besserung. Letztere

92



weist zusitzlich eine Korrelation mit Transzendenzerfahrungen auf, insbesondere innerhalb der
1/s Teilgruppe. Vor dem Hintergrund des theoretischen Modells der weltanschaulichen Triade
lasst sich dieses Muster vorsichtig so einordnen, dass ein hoheres Kohidrenzerleben
moglicherweise mit einer iibergeordneten inneren Ordnungsleistung verbunden ist. Wenn
Selbst-, Welt- und Transzendenzbezug in einer Weise aufeinander bezogen sind, die
Erfahrungen verstehbar und handhabbar erscheinen ldsst (vgl. Anhang C), konnte dies
erleichtern, therapeutische Prozesse subjektiv als hilfreich und stimmig wahrzunehmen.
Subjektiver Therapieerfolg wire dann nicht nur Ausdruck beobachtbarer Symptom-
verdnderungen, sondern auch ein Hinweis darauf, dass die Bedeutungskontexte, in denen
Therapie erlebt wird, kohérenter strukturiert erscheinen.

Besonders relevant ist in diesem Zusammenhang der Zusammenhang zwischen
Hoffnung auf Besserung und Transzendenzerfahrungen. Sowohl in der Salutogenese
(Antonovsky, 1987) als auch in der existenziellen Psychologie (vgl. Yalom, 1980) gilt
Hoffnung als zentraler Indikator einer wiederhergestellten Zukunftsorientierung. Explorativ
konnte angenommen werden, dass Transzendenzerfahrungen dort, wo sie in ein 1/s
Glaubenssystem eingebettet sind, diesen Prozess unterstiitzen, indem sie an vorhandene
Deutungsmuster anschlieBen und ein Gefiihl iibergeordneter Einbettung ermdglichen (vgl.
2.1.3.4). Diese Uberlegung erginzt Frankls Annahme, dass die Wiederentdeckung eines
sinnhaften Bezugsrahmens ein wichtiger Bestandteil von Heilungsprozessen ist (vgl. Frankl,
1984), und steht im Einklang mit Wongs Weiterentwicklung der logotherapeutischen Tradition,
in der Hoffnung, Sinnorientierung und Zukunftsbezug eng miteinander verkniipft sind (vgl.
Wong, 2013). Zugleich zeigt das Fehlen eindeutiger Zusammenhédnge zwischen den r1/s
Variablen und dem subjektiven Therapieerleben, dass die Zentralitit religids-spiritueller
Uberzeugungen allein keine zentrale Rolle zu spielen scheint. Vor dem Hintergrund des
triadischen Modells erscheint daher eher plausibel, dass weniger die Stirke einzelner
Glaubensinhalte als vielmehr deren funktionale Einbettung in eine konsistente, integrative
Sinnstruktur relevant ist (vgl. 2.1.3; 2.1.4; 2.2). In diesem Sinne kdnnten die Befunde darauf
hinweisen, dass subjektiver Therapieerfolg vor allem dort positiver erlebt wird, wo die
unterschiedlichen Dimensionen der Triade (Selbst-, Welt-, Transzendenzbezug) eine
psychologische Passung aufweisen; unabhidngig vom AusmalB religids-spiritueller
Uberzeugungen im engeren Sinne.

5.2.7 80OC als dynamische Integrationsleistung
Die Ergebnisse dieser Arbeit lassen sich abschlieBend in Bezug zu den Uberlegungen

von Schumacher et al. (2000) einordnen, die das Kohérenzgefiihl als dynamisches, multi-

93



faktorielles Integrationskonstrukt verstehen. Auch wenn in der vorliegenden Untersuchung
keine spezifischen Hypothesentests zu diesem Modell durchgefiihrt wurden, ergeben sich aus
den Befunden Anhaltspunkte, die eine theoretische Weiterfiihrung ermoglichen. Schumacher
et al. (2000) betonen, dass Kohidrenz nicht als stabile Personlichkeitsdimension, sondern als
emergentes Ergebnis verschiedener psychischer Ressourcen und Ordnungsleistungen
aufgefasst werden sollte. Die beobachtete enge Beziehung zwischen Kohidrenzgefiihl und
Resilienz sowie das Ausbleiben signifikanter Zusammenhénge zwischen Kohidrenz und den r/s
Variablen konnten - explorativ interpretiert - darauf hindeuten, dass Kohérenzerleben vor allem
dort entsteht, wo die iibergreifende innere Sinnstruktur hinreichend funktionsfahig bleibt. Im
Rahmen des theoretischen Modells dieser Arbeit lassen sich Glaubenssysteme als jene
semantische und kulturelle Infrastruktur verstehen, in der solche Integrationsprozesse
stattfinden (vgl. 2.1.4). Das empirische Muster unterstiitzt damit die Annahme, dass Kohédrenz
als Ausdruck einer umfassenden Bedeutungsintegration der Weltanschauung verstanden
werden kann, deren Grundlagen in personalen Ressourcen ebenso wie in symbolischen
Deutungssystemen verankert sind (vgl. Anhang C). Vor diesem Hintergrund erscheint es
theoretisch  plausibel, dass Kohdrenzgefiihl und  Glaubenssysteme funktionale
Gemeinsamkeiten besitzen konnten. Beide dienen mdglicherweise der psychologischen
Grundfunktion, disparate Erfahrungen in ein iibergeordnetes Zusammenhangsgefiige
einzuordnen. Aus der hier entwickelten Perspektive der weltanschaulichen Triade liefle sich
ergidnzend annehmen, dass die drei Bezugsdimensionen (Selbst-, Welt- und Gottesbild) jene
semantische Basis bereitstellen, auf deren Grundlage individuelle Sinnkonstruktion stattfindet
und Kohérenz tiberhaupt erst als Gefiihl erlebbar wird. In diesem Verstindnis wiére das
Kohérenzgefiihl weniger der Ursprung einer stabilen Struktur, sondern eher deren Ausdruck:
Es wiirde widerspiegeln, in welchem Ausmal} eine weltanschauliche Bedeutungsintegration
gegenwiirtig gelingt (vgl. Park, 2010). Diese Uberlegung wird durch die Komponenten des
Kohédrenzgefiihls theoretisch gestiitzt. Verstehbarkeit setzt ein interpretierbares Weltbild
voraus, Handhabbarkeit ein ausreichend stabiles Selbstbild und Sinnhaftigkeit die Einbettung
von Erfahrungen in ein {ibergeordnetes Deutungssystem (hier: ein Gottesbild oder eine
existenzielle Meta-Theorie (vgl. 2.1.4)). Damit konnten die Ausprigungen des
Kohidrenzgefiihls eng an die Struktur und Integrationsfahigkeit der individuellen
Weltanschauung gebunden sein. Da diese Annahme empirisch bislang kaum systematisch
untersucht wurde, ergibt sich hier ein zentraler Ansatzpunkt fiir zukiinftige Forschung (vgl. 6.

Fazit & Ausblick).

94



Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass religios-spirituelle Variablen klinischen
Kontext keine einheitlichen Zusammenhénge mit Kohédrenz oder Resilienz zeigen, wihrend
Transzendenzerfahrungen und Bediirfnisse nach Stabilisierung des inneren Erlebens punktuell
engere Verbindungen zum subjektiven Therapieerleben aufweisen. Entscheidend scheint
weniger die Intensitdt religios-spiritueller Inhalte oder Praxis zu sein, sondern vielmehr die
Frage, wie die eigenen Sinnbeziige, einschlielich eines moglichen Transzendenzbezugs oder
existenzieller Meta-Theorien, in eine konsistente innere Struktur eingebettet sind. Dieses
Muster legt nahe, dass Prozesse der Sinnordnung und Bedeutungsintegration auch im
klinischen Setting eine wesentliche Rolle spielen konnten. Bevor jedoch Schlussfolgerungen
fiir klinische Praxis oder zukiinftige Forschung gezogen werden, ist es notwendig, die
methodischen und konzeptionellen Grenzen der vorliegenden Untersuchung transparent zu
benennen. Der folgende Abschnitt widmet sich daher den Limitationen der Studie.

5.3 Limitationen der Studie und kritische Reflexion

Die vorliegende Untersuchung bietet erste empirische Einblicke in die Beziehung zwischen
religios-spirituellen Glaubenssystemen, gemessen iiber die Zentralitit religios-spiritueller
Inhalte (CRSi-7) plus Bediirfnisstrukturen (SpNQ-20), und dem Kohérenzgefiihl (SOC-L9) im
klinischen Kontext. Zugleich weist sie mehrere Einschrdnkungen auf, die die Interpretation der

Befunde begrenzen und zentrale Ansatzpunkte fiir zukiinftige Forschung markieren.

5.3.1 Studienlage und fehlende Entwicklungsdaten

Das Untersuchungsdesign bildet ausschlielich eine Momentaufnahme im Verlauf
psychiatrischer Belastung ab. Psychische Krisen sind jedoch dynamische Prozesse, in denen
sich Sinnkonstruktion, globale Bedeutungssysteme und Kohédrenz hiufig verdndern (vgl.
Antonovsky, 1987; Janoff-Bulman, 1989; Lazarus & Folkman, 1984; Park, 2010). Die
vorliegenden Zusammenhinge konnen daher nicht als Ausdruck stabiler Strukturen oder als
Hinweise auf zeitliche Entwicklungsverldufe interpretiert werden. Léngsschnittliche Designs
wiren notwendig, um Verdnderungen innerhalb der triadischen Sinnorganisation, respektive im
Zusammenspiel von Selbst-, Welt- und Gottesbild, bzw. transzendenter Bezugsdimension,
systematisch erfassen zu konnen.
5.3.2 Stichprobencharakteristik und Kontextfaktoren

Die Daten entstammen einer einzigen Klinikgruppe im Raum Wiesbaden, sodass
institutionelle, regionale und kontextuelle Faktoren die Befunde beeinflussen kénnen (vgl.
Flick, 2007). Zudem befand sich ein Grofteil der Patient*innen zum Erhebungszeitpunkt noch
in einer frithen Phase der Behandlung (Medianwert: 2,5 Sitzungen). In dieser Situation kdnnen

akute emotionale Belastung, diagnostische Unsicherheit oder frithe therapeutische

95



Orientierungsgesprache das Antwortverhalten beeinflussen (vgl. Grawe, 2004; Huether, 2001).
Fir einen vollumfassenden Einblick in die Beziehung zwischen individueller Sinnkon-
struktion, liber die weltanschauliche Triade, und dem Kohérenzgefiihl im Kontext psychischer
Krisen, muss an dieser Stelle erneut die Notwendigkeit langsschnittlicher Folgestudien betont

werden.

5.3.2 Erfassung des subjektiven Therapieerfolgs

Der subjektive Therapieerfolg wurde iiber selbsterstellte Einzelitems erhoben. Diese
Vorgehensweise ermoglicht eine erste explorative Anndherung an das Behandlungserleben,
weist jedoch mehrere methodische Einschrinkungen auf. Einzelitems sind grundsitzlich mit
eingeschrinkter Reliabilitidt und Validitit verbunden, da psychometrische Giite ma3geblich von
der Itemzahl abhdngt (vgl. Nunnally & Bernstein, 1994). Sie sind zudem anfilliger fiir
Messfehler und situative Verzerrungen (vgl. Saris et al., 2010) und erfassen komplexe latente
Konstrukte nur unzureichend (vgl. Diamantopoulos et al., 2012). Da zudem keine etablierten
Normwerte oder Vergleichsskalen existieren, lassen sich die Befunde nicht eindeutig in
theoretische Modelle der Behandlungsevaluation einordnen (vgl. Lambert & Ogles, 2004). Die
Ergebnisse zu diesen Items sind daher als explorative Hinweise zu verstehen und erlauben keine

belastbaren inferenzstatistischen Schliisse iiber therapeutische Wirkmechanismen.

5.3.4 Operationalisierung religios-spiritueller Variablen

Die r/s Variablen dieser Studie wurden mit zwei etablierten, jedoch jeweils eng
umrissenen Instrumenten erhoben: dem CRSi-7, der die Einbindung religiéser Inhalte in das
Selbst- und Weltverstiandnis erfasst (vgl. 3.2.1), und dem SpNQ-20, der existenzielle Bediirf-
nisse nach Sinn, innerem Frieden und Transzendenz misst (vgl. 3.2.2). Beide Verfahren liefern
wichtige, empirisch gut validierte Informationen iiber einzelne Dimensionen religids
spiritueller Orientierung. Gleichzeitig bilden sie jedoch nicht die explizite Struktur der triadi-
schen Weltanschauung ab, die das theoretische Modell dieser Arbeit zentral voraussetzt. Nicht
erfasst wurde insbesondere, wie stark Selbstbild, Weltbild und Gottesbild innerhalb des
individuellen Sinnsystems miteinander verbunden sind (vgl. 2.1.3), in welchem AusmaR
zwischen diesen Dimensionen, im Kontext psychischer Krisen, kognitive Dissonanzen bestehen
(vgl. 2.2.1.4) oder wie gut globale Sinnannahmen funktional zueinander passen (vgl.
Antonovsky, 1987; Park, 2010). Die Ergebnisse spiegeln die theoretisch postulierte Sinn-
struktur daher nur indirekt wider und lassen keine Aussagen iiber den Integrationsgrad der
Triade oder die Qualitdt ihrer inneren Passung zu. Eine empirisch addquate Priifung des Modells
wiirde Messinstrumente erfordern, die die triadische Struktur explizit operationalisieren und

damit die theoretische Komplexitét der Arbeit unmittelbar abbilden konnen.

96



5.3.5 Theoretischer Anspruch und empirische Abdeckung

Das theoretische Modell dieser Arbeit, insbesondere die Annahme einer triadischen
Sinnstruktur, verfiigt iiber einen hohen konzeptionellen Anspruch, da es psychische Krisen als
Storungen im Zusammenspiel von Selbst-, Welt- und Gottesbild modelliert (vgl. 2.2). Empi-
risch wurde jedoch lediglich die transzendente Dimension in zwei Facetten erfasst, ndmlich der
Zentralitdt religios-spiritueller Inhalte und den spirituellen Bediirfnissen. Dadurch entsteht
eine asymmetrische Grundlage zwischen Theorie und operationalisierten Variablen: Wéhrend
das Modell eine strukturelle Passung aller drei Dimensionen der Weltanschauung voraussetzt,
erlauben die vorliegenden Daten keinerlei direkte Analyse dieses Zusammenspiels oder der
wechselseitigen Integrationsmechanismen. Diese Diskrepanz stellt keinen Widerspruch dar,
markiert jedoch eine klare Grenze der Ableitbarkeit. Sie zeigt zugleich, dass zukiinftige
empirische Untersuchungen enger an der theoretischen Struktur ausgerichtet werden miissen,

wenn die postulierte Triadenlogik umfassend gepriift werden soll.

5.3.6 Begrenzte Erfassung individueller r/s Differenzierungen

Religiose und spirituelle Orientierung ist in modernen Gesellschaften zunehmend
divers, hybrid und individuell ausgeprigt (vgl. Knoblauch, 2006; Utsch et al., 2018).
Standardisierte Fragebdgen wie CRSi-7 und SpNQ-20 bieten zwar reliabel erfassbare
Dimensionen, konnen jedoch die feinen, biografisch aufgeladenen und oftmals hoch kontext-
abhingigen Formen religids-spiritueller ~Sinn-konstruktion nur begrenzt abbilden.
Unberticksichtigt bleiben insbesondere die personlichen Bedeutungsgehalte religidser oder
sdkularer Transzendenzreprédsentationen (1), die individuelle Ausgestaltung des Gottesbildes
(2), biografische Sinnnarrative sowie die dynamischen Such-bewegungen, die charakteristisch
fiir psychische Krisen sind (3). Ein vertieftes Verstindnis dieser Binnenperspektiven wiirde
qualitative oder mixed-methods Zuginge erfordern, die die individuellen Sinnordnungen und
deren Verdnderungsprozesse differenzierter rekonstruieren konnen, als es allein tiber quantita-
tive Instrumente maoglich ist (vgl. Noth, 2010).
5.4 Zusammenfassung der Diskussion

Die Befunde dieser Studie geben erste Hinweise darauf, dass globale Sinnstrukturen im
klinischen Kontext eine bedeutsame Rolle spielen konnten. Gleichzeitig bilden die erhobenen
Variablen jedoch nur einen Teil jener theoretischen Architektur ab, auf der das Modell der
triadischen Weltanschauung beruht. Aus dieser Diskrepanz ergibt sich ein deutlicher Appel an
zukiinftige empirische Arbeiten: diese sollten die Triade umfassender operationalisieren, um
Integrationsprozesse zwischen Selbst-, Welt- und Transzendenzbezug differenziert erfassen zu

konnen. Dabei stellt sich insbesondere die Frage, wie psychotherapeutische Interventionen

97



diese Integrationsmechanismen unterstiitzen und stabilisieren kdnnen - eine Perspektive, die in
bestehenden Therapieansitzen bislang kaum systematisch beriicksichtigt wird und die fiir ein
vertieftes Verstdndnis psychischer Krisen und ihrer Bewiltigung zentral sein diirfte (vgl.
Frankl, 1984; Langle, 2011; Noyon & Heidenreich, 2012; Pargament, 1997; Richard & Freund,
2012; Scheiblich, 2024; Stavemann, 2014; Schneider & Krug, 2012; Utsch et al., 2018; Wong,
2013; Yalom, 1995; Zimmermann et al., 2015)%.

3% Eine weiterfiihrende Darstellung ist in Anhang C zu finden.

98



6. Fazit & Ausblick

Die vorliegende Arbeit untersuchte den Zusammenhang zwischen Glaubenssystemen
und dem Kohérenzgefiihl im klinischen Kontext und ordnete die Befunde empirisch und
theoretisch ein. Die Ergebnisse zeigen, dass weder die Zentralitét religios-spiritueller Inhalte
noch spirituelle Bediirfnisse stabile lineare Beziehungen zum Kohédrenzerleben aufweisen.
Dieses Muster muss nicht der Annahme, dass Sinnsysteme psychische Stabilitdt tragen
widersprechen. Es deutet darauf hin, dass die triadische Sinnstruktur aus Selbst-, Welt- und
Transzendenzbezug unter klinischen Belastungsbedingungen hiufig geschwicht ist. Kohédrenz
entsteht in dieser Situation weniger durch die Stérke einzelner Inhalte, sondern durch deren
Einbindung in eine funktionale innere Ordnung. Erkennbar wird allerdings, dass Transzendenz-
erfahrungen in der Gruppe mit religios spiritueller Selbstbeschreibung enger mit Hoffnung und
Kohérenz verbunden sind. Dies spricht dafiir, dass Glaubenssysteme dann als Ressource wirken
konnen, wenn sie bereits fest in die personliche Bedeutungsordnung integriert sind.
Entscheidend ist somit weniger der Inhalt des Glaubens als seine glaubenspsychologische
Funktion im Rahmen der individuellen Sinnorganisation. Im theoretischen Zusammenhang
macht die Arbeit sichtbar, dass psychische Krisen nicht allein emotionale oder kognitive
Storungen darstellen. Sie gehen auch mit Briichen in der personlichen Bedeutungs-ordnung
einher. Diese umfasst Orientierung, Stimmigkeit und inneren Zusammen-hang. Die Ergebnisse
stiitzen damit eine Perspektive, die religidse, spirituelle und sdkulare Systeme als
unterschiedliche Ausdrucksformen derselben psychischen Grundfunktion versteht: dem
Bediirfnis, Erfahrungen in einen tragfdhigen Zusammenhang zwischen Erleben und Deutung
einzufligen. Fiir zukiinftige Forschung ergibt sich daraus die Aufgabe, die triadische Struktur
des individuellen Sinnsystems umfassender abzubilden. Die vorliegenden Daten erlauben nur
indirekte Riickschliisse auf die Passung zwischen Selbst, Welt und Transzendenzbezug. Um
diese strukturelle Ebene priziser zu erfassen, sind lingsschnittliche Untersuchungen,
multimethodale Designs und qualitative Analysen individueller Sinnnarrative erforderlich.
Relevant erscheint vor allem die Frage, wie sich Integrationsprozesse der Sinnstruktur im
Verlauf psychischer Krisen vollziehen und wie sie therapeutisch unterstiitzt werden kénnen.
AbschlieBend ldsst sich festhalten, dass Glaubenssysteme im klinischen Kontext kein
Randthema darstellen. Sie bilden psychologische Strukturen der Bedeutungsordnung, die das
Erleben von Kohdrenz im Alltag wie auch im therapeutischen Prozess beeinflussen konnen.
Die Ergebnisse dieser Studie leisten einen ersten Beitrag zur empirischen Anndherung an diese
Zusammenhidnge und zeigen, dass ein differenzierter Zugang zur Sinn- und Glaubensdimension

in der zukiinftigen klinischen Forschung und Versorgung an Bedeutung gewinnen diirfte.

99



Danksagung
AbschlieBend mdchte ich mich bei allen Beteiligten bedanken, die mich wihrend diesem wilden
Jahr 2025 sowohl privat als auch bei der Anfertigung dieser Masterarbeit und dem ganzen

Projekt rundherum unterstiitzt haben.

Es war ein Jahr, welches ich so schnell nicht vergessen werde. Angefangen von dem Abschluss
meines flinfjahrigen Studiums und damit auch meiner Zeit in Greifswald, iber den Aufbau eines
neuen Lebensabschnitts im Rhein-Neckar-Kreis und eine erste berufliche Professionalisierung
im selbststindigen Bereich als freier Wissenschaftler fiir den Lehrstuhl der Empirischen
Religionsforschung an der Uni Bern. Zwischendurch mehrere hundert Kilometer Pendeln
zwischen Greifswald und neuer Heimat fiir den Abschluss meiner Approbationspriifung, eine
einwdchige Datenerhebung mit meiner Projektpartnerin Alicia Krause im schonen Wiesbaden

und abgeschlossen durch eine leider bitter notwendige medizinische Reha ab Mitte Dezember.

Mein besonderer Dank gilt in diesem Jahr vor allem Prof. Dr. Stefan Huber, der einen groflen
Teil der positiven Entwicklungen dieses Jahres tatkréftig gefordert oder sogar erst moglich
gemacht hat. In dieser Zeit des Ubergangs ist er fiir mich zu einem Mentor und Freund
geworden, den ich sowohl menschlich als auch fachlich sehr schitze und in meinem Leben
nicht mehr missen mochte. Ebenso bedanke ich mich ausdriicklich bei Dr. Alexander Trettin,
der mir durch seine freundlichen Angebote und seine fachliche Expertise sehr dabei half, das
Thema dieser Arbeit prézise einzugrenzen und zielgerichtet zu bearbeiten. Mein Dank gilt
dartiber hinaus allen Menschen, die ich im Rahmen des SHP-Projekts unter Leitung von Prof.
Dr. Stefan Huber in diesem Jahr kennenlernen durfte. Die Mitarbeit an diesem religions-
psychologischen Meilenstein hat mir groe Freude bereitet und wertvolle Verbindungen
entstehen lassen, die ich als neue Perspektiven mit in eine bis dato noch weitgehend offene

Zukunft nehme.

Im Anschluss hieran mochte ich mich auch noch einmal ganz herzlich bei dem Lehrstuhl fiir
klinische Psychologie in Greifswald fiir die Chancen und tollen Moglichkeiten bedanken,
welche mir im Laufe meiner Studienzeit dort zu Teil wurden. Danke an Dipl.-Psych. Florian
Harder fiir die durchgédngige Unterstilitzung bei meinem existenzialpsychologischen Interesse
und Danke an Prof. Dr. Eva-Lotta Brakemeier fiir die organisierte Kooperation mit Prof. Dr.
Dieter Braus von der Vitos Rheingau in Eltville, welchem mein besonderer Dank fiir die

Ermoglichung der F.A.C.E.-Studie gilt; ebenso wie allen teilnehmenden Patient*innen.

100



Literaturverzeichnis

Abramson, L. Y., Seligman, M. E., & Teasdale, J. D. (1978). Learned helplessness in humans:
critique and reformulation. Journal of abnormal psychology, 87(1), 49.

Ackert, M., Maglakelidze, E., Badurashvili, 1., & Huber, S. (2020). Validation of the short
forms of the centrality of religiosity scale in Georgia. Religions, 11(2), 57.

Agorastos, A. (2010). Religion und Migration. In A. Heinz & W. Machleidt (Hrsg.), Praxis der
interkulturellen Psychiatrie und Psychotherapie: Migration und psychische Gesundheit
(S. 85-92). Miinchen: Urban & Fischer/Elsevier GmbH.

Aguilar-Latorre, A., Asensio-Martinez, A., Olivan-Blazquez, B., Alvarez-Bueno, C., Cavero-
Redondo, I., Lionis, C. & Magallén-Botaya, R. (2023). Association between sense
of coherence and depression in patients with chronic pain: A systematic review and
meta-analysis. PLoS One, 18(1), €0279959.

Alexander, F., & French, T. M. (1946). Psychoanalytic therapy, principles and application.
Ronald Press.

Allison, H. E. (2004). Kant’s transcendental idealism (2nd ed.). Yale University Press.

Allport, G.W. (1950). The individual and his religion: a psychological interpretation. New
York.

Alper, M. (2002). The evolutionary origins of spiritual consciousness. In: Joseph, R. (Ed.).
Neurotheology. Brain, science, spirituality, religious experience. San Jose, 293-304.

American Psychological Association. (2002). Ethical principles of psychologists and code of
conduct. American psychologist, 57(12), 1060-1073.

American Psychological Association. (2020). APA dictionary of psychology (2nd ed.).

American Psychological Association. https://dictionary.apa.org/

Angel, H.-F. (2006). Religiositit — Die Neuentdeckung eines Forschungsgegenstands. In:
Angel, H.-F. Broking-Bortfeldt, M., Hemel, U., Jakobs, M., Kunstmann, J., Pirner,
M.L., Rothgangel, M.: Religiositit. Anthropologische, theologische und
sozialwissenschaftliche Kldrungen. Stuttgart, 7-15.

Ano, G. G., & Vasconcelles, E. B. (2005). Religious coping and psychological adjustment to
stress: A meta-analysis. Journal of clinical psychology, 61(4), 461-480.

Antonovsky, A. (1979). Health, Stress and Coping. Jossey Bass, San Francisco.

Antonovsky, A. (1987). Unraveling the mystery of health. How people manage stress and stay
well. Jossey-Bass.

Antonovsky, A. (1993). The salutogenic approach to aging. A lecture held in Berkeley, 21

101


https://dictionary.apa.org/

January 1993. http://www.angelfire.com/ok/soc/a-berkeley.html (Aufgerufen am
02.09.2025).

Aron, E. N., & Aron, A. (1997). Sensory-processing sensitivity and its relation to introversion
and emotionality. Journal of personality and social psychology, 73(2), 345.

Assmann, J. (2003). Die mosaische Unterscheidung oder der Preis des Monotheismus. Hanser.

Augsburger, M., & Maercker, A. (2020). Posttraumatische Belastungsstorungen: PTBS und
KPTBS: ein Leitfaden fiir die Diagnostik und Behandlung. Kohlhammer Verlag.

Baatz, U. (2006). Einbindung und Loslésung. Aspekte einer Anthropologie der Spiritualitdit.
Diakonia 37(6), 393-400.

Baier, K. (2007). Unterwegs zu einem anthropologischen Begriff der Spiritualitdt. In: Baier,
K., Sinkovits, J. (Hrsg.). Spiritualitit und moderne Lebenswelt. Wien, Miinster, 21-43.

Bandura, A. (1977). Self-efficacy: toward a unifying theory of behavioral change.
Psychological review, 84(2), 191.

Barrett, J. L. (2000). Exploring the natural foundations of religion. Trends in cognitive
sciences, 4(1), 29-34.

Beauregard, M., & O'Leary, D. (2007). The spiritual brain: A neuroscientist's case for the
existence of the soul. HarperOne/HarperCollins.

Beck, A. T. (1979). Cognitive therapy and the emotional disorders. Penguin.

Benson, P., & Spilka, B. (1973). God image as a function of self-esteem and locus of
control. Journal for the scientific study of religion, 297-310.

Berger, P.L. and Luckmann, T. (1966). The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. Doubleday & Company, New York.

Berkeley, G. (1881). 4 treatise concerning the principles of human knowledge. JB Lippincott
& Company.

Bertelsmann Stiftung. (2008). Der Religionsmonitor. Bertelsmann, Giitersloh

Bertelsmann Stiftung. (2023). Religion Monitor 2023 findings on religious diversity.
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/europes-
religious-landscape (28.10.2025).

Blanchard-Fields F, Hertzog C, Horhota M. (2012). Violate my beliefs? Then you're to blame!

Belief

content as an explanation for causal attribution biases. Psychol Aging. 2012
Jun;27(2):324-37. doi: 10.1037/a0024423.

Bock, J. (2014). Neuronale Plastizitdt. Selbstmanagement—Ressourcenorientiert: Grundlagen

102


http://www.angelfire.com/ok/soc/a-berkeley.html
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/europes-religious-landscape
https://www.bertelsmann-stiftung.de/de/publikationen/publikation/did/europes-religious-landscape

und Trainingsmanual fiir die Arbeit mit dem Ziircher Ressourcen Modell (ZRM), 66-
83.

Bonelli, R. M., & Koenig, H. G. (2013). Mental disorders, religion and spirituality 1990 to
2010: a systematic evidence-based review. Journal of religion and health, 52(2), 657-
673.

Born, M. (1969). Physics in My Generation. Springer-Verlag, New York.
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-662-25189-8

Born, M. & Einstein, A. (1969). Albert Einstein. Hedwig und Max Born. Briefwechsel 1916-

1955. Kommentiert von Max Born. Nymphenburger Verlagshandlung, Miinchen.

Bortz, J., & Schuster, C. (2010). Statistik fiir Human- und Sozialwissenschaftler (7. Auflage).
Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-8348-9633-8

Bréhler, E., & Scheer, J. W. (1995). Der Giefsener Beschwerdebogen:(GBB). Huber.

Brenner, C. (2017). Grundziige der Psychoanalyse. S. Fischer Verlag.

Bronfenbrenner, U. (1979). The ecology of human development: Experiments by nature and
design. Harvard university press.

Bucher, A. (2007). Psychologie der Spiritualitit: Handbuch. Beltz, Weinheim

Bucher, A. (2014). Psychologie der Spiritualitat. https://doi.org/10.17877/de290r-3322

Biissing, A. (2015). Spiritual Needs Questionnaire — data sheet.
https://www.researchgate.net/profile/ArndtBuessing/publication/278727952 Spiritual
_Needs_Questionnaire_-_data_sheet/links/55847d0308aebOcdaddbc50¢/Spiritual
Needs-Questionnaire-data-sheet.pdf (Abgerufen am 21.09.2025).

Biissing, A. (2021). Spiritual Needs in Research and Practice. The Spiritual Needs

Questionnaire as a Global Resource for Health and Social Care. Pelgrave.

Biissing, A., Balzat, H. J., & Heusser, P. (2010). Spiritual needs of patients with chronic pain
diseases and cancer-validation of the spiritual needs questionnaire. European journal of
medical research, 15(6), 266.

Biissing, A., Frick, E. (2015). Psychosoziale und spirituelle Bediirfnisse chronisch Kranker. In
Biissing A et al. (Hrsg). Dem Gutes tun, der leidet. Hilfe kranker Menschen —
interdisziplindr betrachtet. Springer, Berlin, S. 3—12

Biissing, A., Matthiessen, P.F. & Ostermann, T. (2005). Engagement of patients in religious
and spiritual practices: Confirmatory results with the SpREUK-P 1.1 questionnaire as a
tool of quality of life research. Health and Quality of Life Outcomes 3, 53.
https://doi.org/10.1186/1477-7525-3-53

Campiche, R.J. (2004). Die zwei Gesichter der Religion. Faszination und Entzauberung.

103


http://dx.doi.org/10.1007/978-3-662-25189-8
https://www.researchgate.net/profile/ArndtBuessing/publication/278727952_Spiritual%20_Needs_Questionnaire_-_data_sheet/links/55847d0308aeb0cdaddbc50c/Spiritual%20Needs-Questionnaire-data-sheet.pdf
https://www.researchgate.net/profile/ArndtBuessing/publication/278727952_Spiritual%20_Needs_Questionnaire_-_data_sheet/links/55847d0308aeb0cdaddbc50c/Spiritual%20Needs-Questionnaire-data-sheet.pdf
https://www.researchgate.net/profile/ArndtBuessing/publication/278727952_Spiritual%20_Needs_Questionnaire_-_data_sheet/links/55847d0308aeb0cdaddbc50c/Spiritual%20Needs-Questionnaire-data-sheet.pdf
https://doi.org/10.1186/1477-7525-3-53

Ziirich.

Cannon, W. B. (1932). The wisdom of the body. W W Norton & Co.

Caplan, G. (1964). Principles of preventive psychiatry.

Carver, C., S. & Scheier, M. F. (2009). 24 Self-regulation and control in personality
functioning. The Cambridge handbook of personality psychology, 4277.

Carver, C.S., Scheier, M.F., Segerstrom, S.C. (2010). Optimism. Clin Psychol Rev. 30(7):879-
89. doi: 10.1016/j.cpr.2010.01.006.

Cashwell, C. S., Glosoff, H. L., & Hammond, C. (2010). Spiritual bypass: A preliminary
investigation. Counseling and Values, 54(2), 162-174.

Caspar, F., Belz, M., & Schneider, F. (2016). Psychotherapie. In Facharztwissen Psychiatrie,
Psychosomatik und Psychotherapie (S. 189-209). Berlin, Heidelberg: Springer Berlin
Heidelberg.

Crowell, S. (Ed.). (2012). The Cambridge companion to existentialism. Cambridge University
Press.

Cuijpers P, Miguel C, Harrer M, Plessen CY, Ciharova M, Papola D, Ebert D, Karyotaki E.
(2023). Psychological treatment of depression: A systematic overview of a 'Meta-
Analytic  Research Domain'. J  Affect Disord.  15;335:141-151.  doi:
10.1016/j.jad.2023.05.011

Delgado C. (2007). Sense of coherence, spirituality, stress and quality of life in chronic illness.
J Nurs Scholarsh. 2007;39(3):229-34. doi: 10.1111/5.1547-5069.2007.00173 ..

Descartes, R. (1984). The philosophical writings of Descartes (Vol. 2). Cambridge University
Press.

Diamantopoulos, A., Sarstedt, M., Fuchs, C., Wilczynski, P., & Kaiser, S. (2012). Guidelines
for choosing between multi-item and single-item scales for construct measurement: a
predictive validity perspective. Journal of the Academy of Marketing Science, 40(3),
434-449.

Diamond, A. (2013). Executive functions. Annual review of psychology, 64(1), 135-168.

Doéring, N., & Bortz, J. (2016). Forschungsmethoden und evaluation (Vol. 5). Heidelberg:
Springer.

Dourley, J. P. (2008). Paul Tillich, Carl Jung and the recovery of religion. Routledge.

Dull, V.T., Skokan, L.A. (1995). A cognitive model of religion’s influence on health. Journal
of Social Issues 51 : 49—-64

Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: the nature of religion. Harvest Book.

Ellis, A. (1962). Reason and emotion in psychotherapy.

104



Eriksson, M., Lindstrom, B. (2006). Antonovsky's sense of coherence scale and the relation
with health: a systematic review. J Epidemiol Community Health. 2006 May,;60(5):376-
81. doi: 10.1136/jech.2005.041616. PMID: 16614325; PMCID: PMC2563977.

Eriksson, M., & Mittelmark, M. B. (2017). The sense of coherence and its measurement 12. The
handbook of salutogenesis, 97.

Erim, Y. (2009). Klinische Interkulturelle Psychotherapie. Ein Lehr- und Praxisbuch. Stuttgart:
Kohlhammer.

Esperandio, M. R. G., August, H., Viacava, J. J. C., Huber, S., & Fernandes, M. L. (2019).
Brazilian Validation of Centrality of Religiosity Scale (CRS-10BR and CRS-
5BR). Religions, 10(9), 508. https://doi.org/10.3390/rel 10090508

Exline, J. J., Park, C. L., Smyth, J. M., & Carey, M. P. (2011). Anger toward God: social-
cognitive predictors, prevalence, and links with adjustment to bereavement and
cancer. Journal of personality and social psychology, 100(1), 129.

Exline, J. J., Pargament, K. 1., Grubbs, J. B., & Yali, A. M. (2014). The Religious and Spiritual
Struggles Scale: development and initial validation. Psychology of Religion and
Spirituality, 6(3), 208.

Festinger, L. (1957) A Theory of Cognitive Dissonance. Stanford University Press, Stanford,
58-63.

Fetchenhauer, D., & Bierhoff, H. W. (2004). Altruismus aus evolutionstheoretischer
Perspektive. Zeitschrift fiir Sozialpsychologie, 35(3), 131-141.

Figl, J. (1993). Die Mitte der Religionen. Idee und Praxis universalreligioser Bewegungen.
Darmstadt.

Fischler, J. (2013). New Cage. Esoterik 2.0. Wie sie die Kopfe leert und die Kassen fiillt.
Molden Verlag.

Fletcher, D., & Sarkar, M. (2013). Psychological resilience. European psychologist.

Flick, U. (2007). Qualitative Sozialforschung — Eine Einfiihrung. Rowohlt.

Folkman, S. (1997). Positive psychological states and coping with severe stress. Social science
& medicine, 45(8), 1207-1221.

Folkman, S. (2008). The case for positive emotions in the stress process. Anxiety, stress, and
coping, 21(1), 3-14.

Frank, R. (Hrsg.) (2011). Therapieziel Wohlbefinden. Ressourcen aktivieren in der
Psychotherapie. 2. Aufl. Springer, Berlin

Frankl, V. E. (1982). Der Wille zum Sinn. Ausgewdhlte Vortrige zur Logotherapie. Bern.

Frankl, V. E. (1984). Der leidende Mensch. Anthropologische Grundlagen der Psychotherapie.

105



Huber, Bern

Frankl, V.E. (1992). Der unbewufite Gott: Psychotherapie und Religion. dtv, Miinchen

Frankl, V. E. (1946/2010). ... trotzdem Ja zum Leben sagen: ein Psychologe erlebt das
Konzentrationslager. Kosel-Verlag.

Frankl, V. E. (2023). Theorie und Therapie der Neurosen: Einfiihrung in Logotherapie und
Existenzanalyse. UTB.

Fransella, F. (Ed.). (2003). International handbook of personal construct psychology. John
Wiley & Sons.

Freud, S. (1911). Formulierungen tiber die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens. GW.

Gall, T. L., Charbonneau, C., Clarke, N. H., Grant, K., Joseph, A., & Shouldice, L. (2005).
Understanding the nature and role of spirituality in relation to coping and health: A
conceptual framework. Canadian psychology/psychologie Canadienne, 46(2), 88.

Galuska, J. (Hrsg.) (2003). Den Horizont erweitern. Die transpersonale Dimension der
Psychotherapie. Berlin.

Gibson, L. M. (2003). Inter-relationships among sense of coherence, hope, and spiritual
perspective (inner resources) of African-American and European-American breast
cancer survivors. Applied Nursing Research, 16(4), 236-244.

Glock, Ch.Y. (1969). Uber die Dimensionen der Religiositit. In: Matthes, J.M. (Hrsg.). Kirche
und Gesellschaft. Einfiihrung in die Religionssoziologie, Bd. 2. Reinhek, 150-168.

Grangvist, P., & Kirkpatrick, L. A. (2004). " Religious Conversion and Perceived Childhood
Attachment: A Meta-Analysis". The International Journal for the Psychology of
Religion, 14(4), 223-250.

Grawe, K. (1998). Psychologische Therapie. Hogrefe, Gottingen.

Grawe, K. (2004). Neuropsychotherapie. Hogrefe, Gottingen.

Grawe, K. (2005). Allgemeine Psychotherapie. In F. Petermann & H. Reinecker (Hrsg.),
Handbuch der Klinischen Psychologie und Psychotherapie (S. 294-310). Goéttingen:
Hogrefe.

Grawe, K., Donati, R., Bernauer, F., & Donati, R. (2001). Psychotherapie im Wandel: von der
Konfession zur Profession (3., unveranderte Auflage). Gottingen: Hogrefe Verlag fiir
Psychologie.

Grom, B. (2009). Spiritualitit — die Karriere eines Begriffs: Eine religionspsychologische
Perspektive. In: Frick E, Roser ,T. (Hrsg.) Spiritualitit und Medizin. Kohlhammer,
Stuttgart, S. 12-17

Gray, J. A. (1987). The psychology of fear and stress (Vol. 5). CUP Archive.

106



Grof, S. (1987). Das Abenteuer der Selbstentdeckung. Heilung durch verdnderte
Bewusstseinszustdnde. Ein Leitfaden. Miinchen.

Habermas, J. (2001). Glauben und Wissen. Frankfurt a.M.

Hall, T. W., & Brokaw, B. F. (1995). The relationship of spiritual maturity to level of object
relations development and God image. Pastoral Psychology, 43(6), 373-391.

Hamer, D. H. (2005). The God gene: How faith is hardwired into our genes. Anchor.

Hankin, B. L., & Abela, J. R. (Eds.). (2005). Development of psychopathology: A vulnerability-
stress perspective. Sage Publications.

Harmon-Jones, E., & Harmon-Jones, C. (2007). Cognitive dissonance theory after 50 years of
development. Zeitschrift fiir Sozialpsychologie, 38(1), 7-16.

Harmon-Jones, E. E. (2019). Cognitive dissonance: Reexamining a pivotal theory in
psychology (S. xvi-303). American Psychological Association.

Hasselbusch, L. (2023). Grundgesamtheit und Stichprobe unterscheiden und untersuchen.
Scribbr. Abgerufen am 31. Dezember 2023, von
https://www.scribbr.de/statistik/grundgesamtheit-und-stichprobe/

Hathaway, W. L. & Tan, E. (2009). Religiously Oriented Mindfulness-Based Cognitive
Psychotherapy. Journal of Clinical Psychology: In Session, 65 (2), 158-171.

Hauser, J. (2004). Vom Sinn des Leidens. Die Bedeutung systemtheoretischer,
existenzphilosophischer und religios spiritueller Anschauungsweisen fiir die
therapeutische Praxis. Konigshausen & Neumann.

Hautzinger, M. (2013). Kognitive Verhaltenstherapie bei Depressionen: Mit Online-
Materialien. Beltz.

Heider, F. (1958). The psychology of interpersonal relations. New York, NY: Wiley.

Heisenberg, W. (1927). Uber den anschaulichen Inhalt der quantentheoretischen Kinematik und
Mechanik. Zeitschrift fiir Physik, 43(3), 172-198.

Heisenberg, W. (2013). Der Teil und das Ganze: Gesprdche im Umkreis der Atomphysik. Piper
Verlag.

Helg, F. (2000). Psychotherapie und Spiritualitiit. Ostliche und westliche Wege zum Selbst.
Diisseldorf.

Hemel, U. (1998). Ziele religioser Erziehung. Frankfurt a.M., Bern, New York.

Heusser, P. (Hrsg.) (2006). Spiritualitdt in der modernen Medizin. Bern.

Hobfoll, S. E. (1989). Conservation of resources: a new attempt at conceptualizing stress.
American psychologist, 44(3), 513.

Hobfoll, S. E. (2002). Social and psychological resources and adaptation. Review of general

107


https://www.scribbr.de/statistik/grundgesamtheit-und-stichprobe/

psychology, 6(4), 307-324.

Hoeller, S. A. (1982). The gnostic Jung and the Seven Sermons to the Dead. Theosophical
Publishing House.

Hofmann, S. G., Asnaani, A., Vonk, 1. J., Sawyer, A. T., & Fang, A. (2012). The efficacy of
cognitive behavioral therapy: A review of meta-analyses. Cognitive therapy and
research, 36(5), 427-440.

Hofmann, L. & Walach, H. (2011). Spirituality and religiosity in psychotherapy — A
representative survey among German psychotherapists. Psychotherapy Research, 21
(2), 179-192.

Hollon, S. D., Stewart, M. O., & Strunk, D. (2006). Enduring effects for cognitive behavior
therapy in the treatment of depression and anxiety. Annu. Rev. Psychol., 57(1),285-315.

Hood, Jr., R. W., Hill, P. C., & Spilka, B. (2009). The psychology of religion: An empirical
approach. Guilford Press.

Huber, S. M. (2003). Zentralitit und Inhalt. In VS Verlag fiir Sozialwissenschaften eBooks.
https://doi.org/10.1007/978-3-663-11908-1

Huber, S. (2007). Are Religious Beliefs Relevant In Daily Life? In Religion Inside and Outside
Traditional Institutions. Edited by J. van der Ven. Leiden: Brill Publications, S. 209—
30.

Huber, S. M. (2008). Kerndimensionen, Zentralitit und Inhalt. Ein interdisziplindres Modell
der Religiositdt. Journal fiir Psychologie, 16(3). https://doi.org/10.7892/boris.73105

Huber, S. (2009). Der Religionsmonitor 2008: Strukturierende Prinzipien, operationale
Konstrukte, Auswertungsstrategien. In: Bertelsmann, Stiftung (Hrsg.). Woran glaubt
die Welt? Analysen und Kommentare zum Religionsmonitor 2008. (S. 17-52). Giitersloh:
Bertelsmann Stiftung.

Huber, S. (2022). Dimensionen des Religidsen. S. 27-43. In: Evangelische Kirche in
Deutschland. (2022). Zwischen Ndchstenliebe und Abgrenzung: Eine interdisziplindre
Studie zu Kirche und politischer Kultur. Evangelische Verlagsanstalt, Leipzig.

Huber, S. M. & Huber, O. W. (2012). The Centrality of Religiosity Scale (CRS). Religions,
3(3), 710-724. https://doi.org/10.3390/rel3030710

Hundt, U. (2007). Spirituelle Wirkprinzipien in der Psychotherapie. Eine qualitative Studie zur
Arbeitsweise ganzheitlicher Psychotherapeuten. Reihe: Psychologie des Bewusstseins,
Bd. 3. Miinster.

Huether, G. (2001). Die Auswirkungen von Angst und Stress auf das Gehirn: von der
psychischen Krise zur psychischen Erkrankung. Affekt und Kognition, 26-42.

108


https://doi.org/10.3390/rel3030710

Ingram, R. E., & Luxton, D. D. (2005). Vulnerability-stress models. Development of
psychopathology: A vulnerability-stress perspective, 46(2), 32-46.

Jacobi, F. & Hofler, M. & Siegert, J. & Mack, S. & Gerschler, A. & Scholl, L. & Busch, M. &
Maske, U. & Hapke, U. & Gaebel, W. & Maier, W. & Wagner, M. & Zielasek, J. &
Wittchen, H.-U. (2014). Psychische Storungen in der Allgemeinbevolkerung: Studie zur
Gesundheit Erwachsener in Deutschland und ihr Zusatzmodul Psychische Gesundheit
(DEGS1-MH). Der Nervenarzt. 85. 10.1007/s00115-015-4458-7.

Janoftf-Bulman, R. (1989). Assumptive worlds and the stress of traumatic events: Applications
of the schema construct. Social cognition, 7(2), 113-136.

James, W. (1997). Die Vielfalt der religiosen Erfahrung. Eine Studie tiber die menschliche
Natur. (Original erschienen 1902). Frankfurt a.M.

Jager, W. (2007). Westostliche Weisheit. Visionen einer integralen Spiritualitdt. Berlin.

Jensen, M., Hoffmann, G., Spreitz, J., & Sadre-Chirazi-Stark, M.

(2022). Diagnosentibergreifende Psychoedukation: Ein Manual fiir Patienten-und
Angehorigengruppen (Vol. 26). Psychiatrie Verlag, Imprint BALANCE buch+ medien
verlag.

Jeserich, F., Klein, C., Brinkhaus, B., Teut, M. (2023). Sense of coherence and
religion/spirituality: A systematic review and meta-analysis based on a methodical
classification of instruments measuring religion/spirituality. PLoS  One
3;18(8):€0289203. doi: 10.1371/journal.pone.0289203.

Joas, H. (2004). Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttranszendenz.
Freiburg 1 Brsg.

Johnson, C. V. & Hayes, J. A. (2003). Troubled spirits: Prevalence and predictors of religious
and spiritual concerns among university students and counseling center clients. Journal
of Counseling Psychology, 50, 409-419.

Jingel, E. (2024). Gott als Geheimnis der Welt: zur Begriindung der Theologie des
Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Mohr Siebeck.

Jung, C. G. (1916/1982). Seven Sermons to the Dead. In S. A. Hoeller (Hrsg.), The Gnostic
Jung and the Seven Sermons to the Dead. Wheaton, IL: Theosophical Publishing House.

Jung, C. G. (1952). Antwort auf Hiob. Ziirich: Rascher.

Jung, C. G. (1958). Psychology and religion: West and East. Collected Works Vol. 11.
Princeton, NJ: Princeton University Press.

Jung, C. G. (1959). Aion: Researches into the phenomenology of the self. Collected Works Vol.
9 (II). Princeton, NJ: Princeton University Press.

109



Jung, C. G. (1966). Two essays on analytical psychology (2nd ed., R. F. C. Hull, Trans.; G.
Adler & R. F. C. Hull, Eds.). Princeton University Press. (Original work published
1953)

Jung, C. G. (1967). Symbols of transformation (R. F. C. Hull, Trans.; H. Read, M. Fordham, &
G. Adler, Eds.). In The Collected Works of C. G. Jung (Vol. 5). Princeton University
Press. (Original works published 1912/1952)

Jung, C.G. (1987a). Grundwerk. Band 4: Menschenbild und Gottesbild (H. Barz, U. Baumgardt,
R. Blomeyer, H. Dieckmann, H. Remmler & T. Seifert, Hrsg.; 2. Aufl.). Walter-Verlag.

Jung, C.G. (1987b). Grundwerk. Band 9: Mensch und Kultur (H. Barz, U. Baumgardt, R.
Blomeyer, H. Dieckmann, H. Remmler & T. Seifert, Hrsg.; 2. Aufl.). Walter-Verlag.

Jung, C.G. (1989). Grundwerk. Band 2: Archetyp und Unbewusstes (L. Jung-Merker & E. Riif,
Hrsg.; 3. Aufl.). Walter-Verlag.

Jung, C.G. (2018). Archetypen: Urbilder und Wirkkrdfte des kollektiven Unbewussten (L. Jung,
Hrsg.; 3. Aufl.). Patmos Verlag.

Kant, 1. (1998). Kritik der reinen Vernunft. Felix Meiner. (Original erschienen 1781 & 1787)

Kelly, G. A. (1955). The Psychology of Personal Constructs. New York: Norton.

Kelley, H. H. (1967). Attribution theory in social psychology. In Nebraska symposium on
motivation. University of Nebraska Press.

Kelley, H. H. (1973). The processes of causal attribution. American Psychologist, 28(2), 107—
128.

Kernberg, O. (1975). Borderline Conditions and Pathological Narcissism. New York: Jason
Aronson.

Klein, C., Lehr, D. (2011). Religioses Coping. In: Klein, C., Berth, H., Balck, F. (Hrsg.)
Gesundheit — Religion — Spiritualitit. Konzepte, Befunde und Erkldrungsansdtze.
Juventa, Weinheim, S 333-359

Kim, J. (2011). Philosophy of mind (3rd ed.). Westview Press.

Knoblauch, H. (2006). Soziologie der Spiritualitit. In: Baier K (Hg) Handbuch Spiritualitdit.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, S. 91-111.

Kobasa, S. C. (1979). Stressful life events, personality, and health: an inquiry into hardiness.
Journal of personality and social psychology, 37(1), 1.

Koenig, H.G. (2012). Religion, spirituality, and health: the research and clinical implications.
ISRN Psychiatry. 2012 Dec 16;2012:278730. doi: 10.5402/2012/278730.

Koenig, H. G., King, D. E., & Carson, V. B. (2012). Handbook of Religion and Health (2nd
ed.). Oxford University Press.

110



Koenig, H. G., McCullough, M. E., & Larson, D. B. (2001). Handbook of Religion and Health.
Oxford: Oxford University Press.
https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780195118667.001.0001

Kohlmann, T., Bullinger, M., & Kirchberger-Blumstein, 1. (1997). Die deutsche Version des

Nottingham health profile (NHP): Ubersetzungsmethodik und psychometrische
Validierung. Sozial-und Préventivmedizin, 42(3), 175-185.

Kolbe, C. (2023). Psychotherapie und Religion. In: Mértin, R., Martensen, G. Den Menschen
verstehen (S. 95-106). Psychosozial-Verlag: Giellen

Kolip, P., Wydler, H., Abel, T. (2000). Gesundheit: Salutogenese und Kohéarenzgefiihl.
Einleitung und Uberblick. In: Wydler, H., Kolip, P., Abel, T. (Hrsg). Salutogenese und
Kohdrenzgefiihl. Grundlagen, Empirie und Praxis eines Gesundheitswissenschaftlichen
Konzeptes. Juventa, Weinheim Miinchen, S 11-19

Koltko-Rivera, M. E. (2004). The Psychology of Worldviews. Review of General Psychology,
8(1), 3-58. https://doi.org/10.1037/1089-2680.8.1.3

Krause, A. (2025). Successful Aging und Psychotherapie: Perspektiven dlterer Patient:innen
im klinischen Setting auf Basis der FACE-Erhebung [Masterarbeit, Universitét
Greifswald].

Kruse, A. (2005). Zur Religiositdt und Spiritualitit im Alter. In Béurle, P., Forstl, H., Hell, D.,
Radebold, H., Riedel, 1., Studer, K. (Hrsg.): Spiritualitit und Kreativitit in der
Psychotherapie mit dlteren Menschen. Bern, Gottingen, Toronto, Seattle, 49-63.

Liangle, A. (2011). Geist und Existenz. Zur inhdrenten Spiritualitit der Existenzanalyse.
Existenzanalyse 28/2 :18-31

Lambert, M. J. (Ed.). (2013). Bergin and Garfield's handbook of psychotherapy and behavior
change. John Wiley & Sons.

Lambert, M. J., Burlingame, G. M., Umphress, V., Hansen, N. B., Vermeersch, D. A., Clouse,
G. C., & Yanchar, S. C. (1996). The reliability and validity of the Outcome
Questionnaire. Clinical Psychology & Psychotherapy: An International Journal of
Theory and Practice, 3(4), 249-258.

Lambert, M. J., Hansen, N. B., & Bauer, S. (2008). Assessing the clinical significance of
outcome results.

Lambert, M. J., & Ogles, B. M. (2004). The efficacy and effectiveness of psychotherapy. Bergin
and Garfield’s handbook of psychotherapy and behavior change, 5, 139-193.

Landfield, A. W., & Leitner, L. M. (1980). Personal construct psychology. Personal construct
psychology: Psychotherapy and personality, 3-17.

111


https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195118667.001.0001
https://doi.org/10.1037/1089-2680.8.1.3

Lawrence, R. T. (1997). Measuring the image of God: The God image inventory and the God
image scales. Journal of Psychology and theology, 25(2), 214-226.

Lazarus, R., & Folkman, S. (1984). Stress, Appraisal, and Coping. New York: Springer.

Leibniz, G. W. (1720). Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de I'homme, et
l'origine du mal. D. Mortier.

Leitner, L. M. (1979). The Relationships Between Evaluational, Emotional, and Behavioral
Implications of Personal Constructs. The University of Nebraska-Lincoln.

Leitner, L. M. (1984). An investigation into variables affecting self-change on personal
constructs. British journal of medical psychology, 57(1), 7-14.

Leppert, K., Koch, B., Brihler, E., & Strauf, B. (2008). Die Resilienzskala (RS)-Uberpriifung
der Langform RS-25 und einer Kurzform RS-13. Klinische Diagnostik und
Evaluation, 1(2), 226-243.

Liibbe, H. (1998). Kontingenzerfahrung und Kontingenzbewiéltigung. Kontingenz, 35-47.

Madert, K.K. (2007). Trauma und Spiritualitit. Wie Heilung gelingt Neuropsychotherapie und
die transpersonale Dimension. Kosel

Maier, S. F., & Seligman, M. E. (1976). Learned helplessness: Theory and evidence. Journal
of Experimental Psychology: General, 105(1), 3-46. https://doi.org/10.1037/0096-
3445.105.1.3

Markus, H., & Wurf, E. (1987). The dynamic self-concept: A social psychological perspective.
Annual Review of Psychology, 38(1), 299-337.
https://doi.org/10.1146/annurev.ps.38.020187.001503

Martin, A. (2005). Sehnsucht — der Anfang von allem. Dimensionen zeitgenossischer
Spiritualitdt. Ostfildern.

Maslow, A. (1970). Motivation and Personality. 2nd ed. Harper & Row, New York

Matthews, D.A. (2000). Glaube macht gesund. Erfahrungen aus der medizinischen Praxis.
Freiburg 1. Brsg.

Mayers, C., Leavey, G., Vallianatou, C. & Barker, C. (2007). How clients with religious or
spiritual beliefs experience psychological help-seeking and therapy: A qualitative study.
Clinical Psychology and Psychotherapy, 14, 317-327

Meichenbaum, D. (2008). Trauma, spirituality and recovery: Toward a spiritually integrated
psychotherapy.https://www.melissainstitute.org/documents/SPIRITUALITY PSYCH
OTHERAPY .pdf (abgerufen am 21.09.2025).

Metzinger, T. (2006). Preis der Selbsterkenntnis. Beschert uns die Hirnforschung mit einem

112


https://doi.org/10.1037/0096-3445.105.1.3
https://doi.org/10.1037/0096-3445.105.1.3
https://doi.org/10.1146/annurev.ps.38.020187.001503
https://www.melissainstitute.org/documents/SPIRITUALITY_PSYCHOTHERAPY.pdf
https://www.melissainstitute.org/documents/SPIRITUALITY_PSYCHOTHERAPY.pdf

neuen naturalistischen Menschenbild auch das Ende der Religion? Geist & Gehirn, 7-8,
42-49.
Meyer, W.U. (1988). Die Rolle von Uberraschung im Attributionsprozef3 [ The role of
surprise in the process of causal attribution]. Psychologische Rundschau, 39, 136-147.
Miller, S. D., & Duncan, B. L. (2000). The outcome rating scale. Chicago, IL. authors.
Mirowsky, J., & Ross, C. E. (2002). Measurement for a human science. Journal of Health and
Social Behavior, 43(2), 152—170. https://doi.org/10.2307/3090194
Mode, E. (2000). Spiritualitit der Weltkulturen. Graz, Wien, Koln.
Moltmann, J. (1993). Der gekreuzigte Gott: Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher
Theologie. Kaiser.
Murken, S. (2015). Was ist Religionspsychologie? https://religionspsychologie.de/de/was-ist-

religionspsychologie.php (28.10.2025).

Nietzsche, F. (1887). Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift. Leipzig: Naumann.

Noack Napoles, J. (2019). Vulnerabilitit und Resilienz. Aaron Antonovskys Konzeption der
Salutogenese.  In Schliisselwerke  der  Vulnerabilititsforschung (S.  109-124).
Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden.

Noth, I. (2010). Freuds bleibende Aktualitit. Psychoanalyserezeption in der Pastoral- und
Religionspsychologie im deutschen Sprachraum und in den USA. Kohlhammer,
Stuttgart

Nunnally, J., & Bernstein, 1. (1994). Psychometric Theory 3rd edition (MacGraw-Hill, New
York).

Noyon, A., Heidenreich, T. (2012). Existenzielle Perspektiven in Psychotherapie und Beratung.
Beltz, Weinheim

Oerter, R. (1996). Was ist die Religiositét, und warum entwickelt sie sich? In: Oser, F., Reich,
K.H. (Hrsg.). Eingebettet ins Menschsein: Beispiel Religion. Aktuelle psychologische
Studien zur Entwicklung von Religiositdt. Lengerich, 23-40.

Oser, F., Reich, K.-H, (1996). Eingebettet ins Menschsein: Beispiel Religion. Aktuelle
psychologische Studien zur Entwicklung von Religiositdt. Lengerich.

Orth, U., & Robins, R. W. (2014). The development of self-esteem. Current directions in
psychological science, 23(5), 381-387.

Orth, U., Robins, R.W. (2022). Is high self-esteem beneficial? Revisiting a classic question. Am
Psychol. 77(1):5-17. doi: 10.1037/amp0000922.

Papineau, D. (2002). Thinking about consciousness. Clarendon Press.

Papineau, D. (2024). Quine and Naturalism. In: Naturalism and Its Challenges (S. 139-159).

113


https://religionspsychologie.de/de/was-ist-religionspsychologie.php
https://religionspsychologie.de/de/was-ist-religionspsychologie.php

Routledge.

Pargament, K. (1997). The psychology of religion and coping. Theory, research, practice.
Guilford, New York.

Pargament, K. (1999). The Psychology of Religion and Spirituality? Yes and No. The
International Journal for the Psychology of Religion 9 : 3—16

Pargament, K. 1., Smith, B. W., Koenig, H. G., & Perez, L. (1998). Patterns of positive and
negative religious coping with major life stressors. Journal for the scientific study of
religion, 710-724.

Pargament, K. 1., Tarakeshwar, N., Ellison, C. G., & Wulff, K. M. (2001). Religious coping
among the religious: The relationships between religious coping and well-being in a
national sample of Presbyterian clergy, elders, and members. Journal for the scientific
study of religion, 40(3), 497-513.

Park, C. L. (2005). Religion as a meaning-making framework in coping with life stress. Journal
of social issues, 61(4), 707-729.

Park, C. L. (2010). Making sense of the meaning literature: An integrative review of meaning
making and its effects on adjustment to stressful life events. Psychological Bulletin,
136(2), 257-301.

Park, C. L., & Folkman, S. (1997). Meaning in the context of stress and coping. Review of
general psychology, 1(2), 115-144.

Peteet, J. R. (2018). A fourth wave of psychotherapies: Moving beyond recovery toward well-
being. Harvard Review of Psychiatry, 26(2), 90-95.

Peterson, C., & Seligman, M. E. (2004). Character strengths and virtues: A handbook and
classification (Vol. 1). Oxford university press.

Peterson, C., Seligman, M.E., Vaillant, G.E. (1988). Pessimistic explanatory style is a risk
factor for physical illness: a thirty-five-year longitudinal study. J Pers Soc Psychol.
55(1):23-7. doi: 10.1037//0022-3514.55.1.23.

Pfeifer, S. (2014). Seelenfinsternis und dunkle Nacht der Seele — Depression und Spiritualitt.
In Utsch, M., Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualitdt (S.
123-132). Berlin: Springer.

Pfeifer, S. (2018a). Spirituelle Deutungen — Chancen und Gefahren. In: Utsch, M., Bonelli,
R.M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualitdt (S. 41-50). Springer.

Pfeifer, S. (2018b). Traumaverarbeitung und Spiritualitdt. In: Utsch, M., Bonelli, R. M. &

Pfeifer, S.

(Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualitdt (S. 185-194). Springer.

114



Piaget, J. (1954). The Construction of Reality in the Child. New York: Basic Books.
http://dx.do1.org/10.1037/11168-000

Piron, H. (2003). Meditation und ihre Bedeutung fiir die seelische Gesundheit. Transpersonale
Studien, Bd. 7. Oldenburg.

Polak, R. (2006): Religion kehrt wieder. Handlungsoptionen in Kirche und Gesellschafft.
Ostfildern.

Popper, K. (1959). The Logic of Scientific Discovery. Abingdon-on-Thames, United Kingdom:
Routledge. https://doi.org/10.1063/1.3060577

Popper, K. (2002). Conjectures and refutations: The growth of scientific knowledge (5th ed.).
Routledge

Quine, W. V. O. (1969). Epistemology Naturalized. In W. V. O. Quine, (Ed.), Ontological
Relativity and  Other Essays (S. 69-90). Columbia University Press.
https://doi.org/10.7312/quin92204-004

Richard, M. & Freund, H. (2012). Religiositdt und Spiritualitdt in der Psychotherapie.

Psychotherapeutenjournal, 3, 202-210.

Riecher-Rossler, A., Berger, P., Yilmaz, A. T., & Stieglitz, R. D. (Eds.). (2004). Psychiatrisch-
psychotherapeutische Krisenintervention: Grundlagen, Techniken und
Anwendungsgebiete. Hogrefe Verlag GmbH & Company KG.

Rief, W., Hiller, W. (2003). A new approach to the assessment of the treatment effects of
somatoform disorders. Psychosomatics,;44(6):492-8. doi:
10.1176/appi.psy.44.6.492. PMID: 14597684.

Rizzuto, A.-M. (1979). The birth of the living God: A psychoanalytic study. University of
Chicago Press.

Rogers, M.B. & Loewenthal, K.M. (2003). Religion, identity and mental health: Perceived
relationships within a multidimensional framework. Social Psychological Review 5: 43-
81.

Rose, E. D., & Exline, J. J. (2012). Personality, spirituality, and religion. In: The Oxford
handbook of psychology and spirituality, 85-104.

Rosenberg, M. (1965). Society and the adolescent self-image (Vol. 11, p. 326). Princeton, NJ:
Princeton university press.

Rotter, J. B. (1966). Generalized expectancies for internal versus external control of
reinforcement. Psychological monographs: General and applied, 80(1), 1.

Ruhland, R. (2008). Spiritualitiit im Alter. Eine theoretische Grundlegung. Verlag Dietmar
Klotz. Eschborn.

115


http://dx.doi.org/10.1037/11168-000
https://doi.org/10.1063/1.3060577
https://doi.org/10.7312/quin92204-004

Rutter, M. (1987). Psychosocial resilience and protective mechanisms. American journal of
orthopsychiatry, 57(3), 316-331.

Rutter, M. (2006). Implications of resilience concepts for scientific understanding. Annals of
the new York Academy of Sciences, 1094(1), 1-12.

Safranski, R. (2002). Religiose Sehnsucht — Sehnsucht nach Religion. In Ruff W (Hg)
Religioses Erleben verstehen. Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen, S. 11-26

Sanua, V. D. (1969). Religion, mental health, and personality: A review of empirical studies.
American Journal of Psychiatry, 125(9), 1203-1213.

Saris, W., Revilla, M., Krosnick, J. A., & Shaeffer, E. M. (2010, May). Comparing questions
with agree/disagree response options to questions with item-specific response options.
In Survey research methods (Vol. 4, No. 1, pp. 61-79).

Sartre, J.-P. (1956). Being and nothingness (H. E. Barnes, Trans.). Philosophical Library.

Schaffer, J. (2010). Monism: The priority of the whole. The Philosophical Review, 119(1), 31—
76.

Schiéfer, S. K., Sopp, M. R., Fuchs, A., Kotzur, M., Maahs, L., & Michael, T. (2023). The
relationship
between sense of coherence and mental health problems from childhood to young
adulthood: A meta-analysis. Journal of Affective Disorders, 325, 804-816.

Schiufele, M. (2024). Der Einfluss religioser/spiritueller Hintergriinde von (Wartelisten-
)Klient*innen auf ihre Erwartungen beziiglich der (kommenden) Psychotherapie
[Bachelorarbeit, Universitdt Greifswald].

Scheiblich, H. (2024). Workshop SKiP6: Spirituelle Kompetenz in Psychiatrie, Psychotherapie,
Psychosomatik, Pflege, Pddagogik und Pastoralpsychologie. Akademie fiir
Psychotherapie = Pforzheim  (AFPP). Abgerufen am [11.11.2025], von
https://www.afpp.de/node/750

Schneider, K.J., Krug, O.T. (2012). Humanistisch-Existenzielle Therapie. Reinhardt, Miinchen

Schnell, T. (2004). Implizite Religiositdit. Zur Psychologie des Lebenssinns. Lengerich.

Schnell, T. (2009). The Sources of Meaning and Meaning in Life Questionnaire (SoMe):
Relations to demographics and well-being. The journal of positive psychology, 4(6),
483-499

Schnell, T. (2016). Psychologie des Lebenssinns. Springer Berlin Heidelberg.

Schnell, T. (2020). The psychology of meaning in life. Routledge.

Schnell, T. & Becker, P. (2007). Der Fragebogen zu Lebensbedeutungen und Lebenssinn
(LeBe). Gottingen: Hogrefe.

116


https://www.afpp.de/node/750

Schnell, T., & Danbolt, L. J. (2023). The Meaning and Purpose Scales (MAPS): development
and multi-study validation of short measures of meaningfulness, crisis of meaning, and
sources of purpose. BMC psychology, 11(1), 304.

Schowalter, M., Murken, S. (2003). Religion und psychische Gesundheit — empirische
Zusammenhdnge komplexer Konstrukte. In: Henning, C. Murken, S., Nestler, E.
(Hrsg.): Einfiihrung in die Religionspsychologie. Paderborn, 138-162.

Schumacher, J., Leppert, K., Gunzelmann, T., Strau3, B., & Bréhler, E. (2005). Die
resilienzskala—ein fragebogen zur erfassung der psychischen widerstandsfahigkeit als
personmerkmal. Z Klin Psychol Psychiatr Psychother, 53(1), 16-39.

Schumacher, J., Wilz, G., Gunzelmann, T., & Bréhler, E. (2000). Die sense of coherence scale
von Antonovsky. PPmP-Psychotherapie- Psychosomatik- Medizinische
Psychologie, 50(12), 472-482.

Seefeldt, D. (Hrsg.) (2001). Spiritualitit und Psychotherapie. Lengerisch, Berlin, Riga, Rom,
Wien, Zagreb.

Seligman, M.E. (1972). Learned helplessness. Annu Rev Med. 23:407-12. doi:
10.1146/annurev.me.23.020172.002203. PMID: 4566487.

Sire, J. W. (2009). The universe next door: A basic worldview catalog (5th ed.). InterVarsity
Press

Sloterdijk, P. (1997). Chancen im Ungeheuren. Notiz zum Gestaltwandel des Religiosen in der
modernen Welt, im Anschluss an einige Motive von William James. In: James, W.: Die
Vielfalt religioser Erfahrung. Frankfurt a.M., Leipzig, 11-34.

Smith, H. (1993). Eine Wahrheit — viele Wege. Freiburg 1. Brsg.

Smith, T. B., McCullough, M. E., & Poll, J. (2003). Religiousness and depression: evidence for
a main effect and the moderating influence of stressful life events. Psychological
bulletin, 129(4), 614.

Sosis, R. (2005). Teure Rituale. Gehirn & Geist, 1-2, 44-50.

Sowislo, J.F., Orth, U. (2013). Does low self-esteem predict depression and anxiety? A meta-
analysis of longitudinal studies. Psychol Bull. 139(1):213-240. doi: 10.1037/a0028931.

Sperling, U. (2004). Religiositdt und Spiritualitit im Alter. In: Kruse, A., Martin, M. (Hrsg.).
Enzyklopddie der Gerontologie. Alterungsprozesse in multidisziplindrer Sicht. Bern,
Gottingen, Toronto, Seattle, 627-642.

Spinoza, B. (2016). The collected works of Spinoza (Vol. 1; E. Curley, Trans.). Princeton
University Press.

Stavemann, H. (2014). KVT-Praxis. Strategien und Leitfdden fiir die Integrative KVT. Beltz,

117



Weinheim

Stiensmeier-Pelster, J., Martini, A., & Reisenzein, R. (1995). The role of surprise in the
attribution process. Cognition and Emotion, 9(1), 5-31.
https://doi.org/10.1080/02699939508408963

Streib, H., & Hood Jr, R. W. (2015). Understanding “spirituality”—Conceptual considerations.

In Semantics and psychology of spirituality: A cross-cultural analysis (S. 3-17). Cham:
Springer International Publishing.

Streib, H., & Hood, R. W. (2016). Semantics and psychology of spirituality. Cham, Switzerland:
Springer International Publishing, 10, 978-3.

Streib, H., & Hood, R. W, Jr. (Eds.). (2024). Faith in development: Mixed-method studies on
worldviews and religious styles. Bielefeld University Press.
https://doi.org/10.1515/9783839471234

Super, S., Wagemakers, M. A. E., Picavet, H. S. J., Verkooijen, K. T., & Koelen, M. A. (2016).

Strengthening sense of coherence: opportunities for theory building in health
promotion. Health promotion international, 31(4), 869-878.

Tagay, S., Erim, Y., Brihler, E., & Senf, W. (2006). Religiosity and sense of coherence —
Protective factors of mental health and well-being? Z Med Psychol 15(4), 165-171.

Tillich, P. (1952). The Courage to Be. Yale University Press.

Tillich, P. (1957). Dynamics of Faith. Harper & Row.

Trompenaars, F. & Wooliams, P. (2004). Buisness weltweit- Der Weg zum interkulturellen
Management. Hamburg: Murmann

Universitit Greifswald. (2025). Das Forschungsprogramm des Lehrstuhls: Forschung zur
Mechanismenbasierten Personalisierten Psychotherapie. Zentrum fiir Psychologische
Psychotherapie (ZPP), Universitdt Greifswald. Abgerufen am 30. Oktober 2025 von
https://zpp.uni-greifswald.de/forschung/

Utsch, M. (1998a). Die Bedeutung der Psychologie fiir spirituelle Lebensorientierungen.
Journal fiir Psychologie, 6(4), 30-38.

Utsch, M. (1998b). Religionspsychologie: Voraussetzungen, Grundlagen,
Forschungsiiberblick. Stuttgart: Kohlhammer.

Utsch, M. (2014). Begriffsbestimmungen: Religiositét oder Spiritualitdt? In: Utsch, M., Bonelli,
R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualitdit. (S. 25-34). Springer-
Verlag, Berlin-Heidelberg.

Utsch, M. (2018a). Ausschluss oder Einbeziehung spiritueller Interventionen? In Utsch, M.,
Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualitdt. Springer-Verlag.

118


https://doi.org/10.1080/02699939508408963
https://doi.org/10.1515/9783839471234
https://zpp.uni-greifswald.de/forschung/

Utsch, M. (2018b). Existenzielle Krisen und Sinnfragen in der Psychotherapie. In Utsch, M.,
Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualitdit. Springer-Verlag,
S. 15-25.

Utsch, M. (2018c). Religiositdt und Spiritualitdt in den psychotherapeutischen Schulen. In

Utsch, M., Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualitdt. Springer-
Verlag.

Utsch, M. (2018d). Umgang mit Sinnfragen und Transzendenz in der Psychotherapie. In: Utsch,
M., Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (Hrsg.), Psychotherapie und Spiritualitdt (S. 15-25).
Springer-Verlag, Berlin-Heidelberg.

Utsch, M., Anderssen-Reuster, U., Frick, E., Murken, S., Schouler-Ocak, M., Stotz-Ingenlath,
G. (2017). Empfehlungen zum Umgang mit Religiositit und Spiritualitét in der
Psychotherapie. Spiritual Care 6(1): 141-146

Utsch, M., Bonelli, R. M. & Pfeifer, S. (2018). Psychotherapie und Spiritualitdt. In Springer
eBooks. https://doi.org/10.1007/978-3-662-56009-9

van Belzen, J. (1999). Spiritualitit als Bemiihen, sinnvoll zu leben. Profil eines
kulturpsychologischen Ansatzes. Theologische Literaturzeitung 122 : 209-226

Vergote, A. (1997). Religion, belief and unbelief: A psychological study (Vol. 5). Leuven
University Press.

Vogele, C. (2012). Stressbewiéltigung. In Lehrbuch der Verhaltenstherapie (S. 361-366).
Springer, Berlin, Heidelberg.

von Gontard, A. (2013). Spiritualitdit von Kindern und Jugendlichen. Allgemeine und
psychotherapeutische Aspekte. Kohlhammer, Stuttgart.

Voland, E., Soling, C. (2004). Die biologische Basis der Religiositit in den Instinkten —
Bausteine einer evolutiondren Religionswissenschaft. In: Liike, U., Schnakenberg, J.,
Souvigniert, G. (Hrsg.): Darwin und Gott — Das Verstdindnis von Evolution und
Religion. Darmstadt, 47-65.

von Glasersfeld, E. (1995). Radical Constructivism: A Way of Knowing and Learning. The
Falmer Press.

Wachholtz, A. B., & Pargament, K. I. (2005). Is spirituality a critical ingredient of meditation?
Comparing the effects of spiritual meditation, secular meditation, and relaxation on
spiritual, psychological, cardiac, and pain outcomes. Journal of behavioral medicine,
28(4), 369-384.

Wagnild, G. M., & Young, H. M. (1993). Development and psychometric. Journal of nursing
measurement, 1(2), 165-17847.

119


https://doi.org/10.1007/978-3-662-56009-9

Walker, B. M., & Winter, D. A. (2007). The elaboration of personal construct psychology.
Annu. Rev. Psychol., 58(1), 453-477.

Ward, J. (2019). The student's guide to cognitive neuroscience. Routledge.

Watzlawick, P. (Hrsg.) (1981). Die erfundene Wirklichkeit — Wie wissen wir, was wir zu wissen
glauben? Piper.

Weiner, B. (1985). An attributional theory of achievement motivation and emotion.
Psychological review, 92(4), 548.

Weiner, B. (1986). An attributional theory of motivation and emotion. New York, NY:
Springer-Verlag.

Welwood, J. (2010). Echte und falsche spirituelle Autoritit. In: ders., Psychotherapie und
Buddhismus. Der Weg persénlicher und spiritueller Transformation. Arbor, Freiburg,
S. 334-350.

Werner, E. E., & Smith, R. S. (1992). Overcoming the odds: High risk children from birth to
adulthood. Cornell University Press.

Wernhart, K.R. (2004). Ethnische Religionen. Universale Elemente des Religiosen. Innsbruch,
Wien.

Whisman, M. A. (Ed.). (2008). Adapting cognitive therapy for depression: Managing
complexity and comorbidity. Guilford Press.

Winter, D. A., & Reed, N. (2016). Personal construct psychology and clinical practice. In D.
A. Winter & N. Reed (Eds.), The Wiley Handbook of Personal Construct Psychology
(S. 381-392). Chichester: Wiley-Blackwell.

Wong, P. T. (2013). From logotherapy to meaning-centered counseling and therapy. In The
human quest for meaning (S. 619-647). Routledge.

Yalom, I. D. (1995). Existenzielle Psychotherapie. Edition Humanistische Psychologie, Koln

Yalom, L. D. (1980). Existential psychotherapy. Basic Books.

Zarzycka, B., & Rydz, E. (2014). Centrality of religiosity and sense of coherence: A cross-
sectional study with Polish young, middle and late adults. Int'l J. Soc. Sci. Stud., 2, 126.

Zimmermann, J., GridBler, W., Siilz, C., Heinze, M. (Hrsg.) (2015). Psychotherapie,
Naturwissenschaft und Religion. Papst, Lengerich

Zinnbauer, B. J., Pargament, K. 1., Cole, B., Rye, M. S., Butfer, E. M., Belavich, T. G, ... &
Kadar, J. L. (2015). Religion and spirituality: Unfuzzying the fuzzy. Sociology of
religion, 29-34.

Zinnbauer, B. J., & Pargament, K. L. (2005). Religiousness and spirituality. Handbook of the
psychology of religion and spirituality, 54, 1-6.

120



Eigenstindigkeitserklirung
Hiermit erkldre ich, dass ich die Masterarbeit mit dem Titel ,, Sinnloser Glauben? Kohdrenzgefiihl,
Religiositdt & Spiritualitdt im Kontext von psychischen Krisen - Eine Untersuchung in der (teil-
)stationdren Psychiatrie® selbstindig verfasst und keine anderen Hilfsmittel als die angegebenen
verwendet habe. Passagen, die anderen Werken dem Wortlaut oder dem Sinn nach entnommen sind,

habe ich in jedem Fall durch Angabe der Quelle kenntlich gemacht.

Hemsbach, den 01.12.2025

M&);mu%\g

Marco Schiufele

121



Anhinge
Anhang A: Epistemische Ebenen der Sinn- und Glaubenspsychologie

Zur theoretischen Fundierung der vorliegenden Arbeit wird zwischen vier erkenntnistheoretischen
Ebenen unterschieden, auf denen Sinn-, Glaubens- und Kohirenzprozesse beschrieben werden konnen.
Diese Differenzierung dient der Vermeidung kategorialer Uberschneidungen und macht transparent, auf

welcher Ebene sich die jeweilige Argumentation oder empirische Operationalisierung bewegt:

Beispielhafte
Psychologische
Ebene Beschreibung Konzepte /
Anschlussfihigkeit
Autoren

Deutung menschlicher .
Jung (1966, Liefert kulturelle und

Grund- und o .
I. Symbolisch- 1989), Tillich |narrative Symbolsysteme
Grenzerfahrungen durch ‘
existenzielle Ebene _ o (1957), Frankl |zur Integration von
mythische, religidse oder ' ‘
_ o (1982) Kontingenz und Leid.
archetypische Sinnbilder.
Individuelle
Konstruktion von Selbst- Beschreibt die
I1. Kognitiv- , Welt- und Kelly (1955), |[psychologischen
reprisentationale |Transzendenzbild als Beck (1979), |[Mechanismen der Sinn- und
Ebene mentale Schemata im Park (2010) Glaubensbildung sowie
Sinne personaler Dissonanzregulation.
Konstrukttheorie.
Emotionales Erleben Kohérenzgefiihl als
_ o Antonovsky .
innerer Stimmigkeit, affektives Korrelat
II1. Affektiv- (1979), Lazarus - )
Kontrolle und kognitiver Konsistenz und
regulative Ebene & Folkman .
Sinnhaftigkeit als Folge (1984) Ressource psychischer
kognitiver Integration. Stabilitét.

Anwendung der Sinn-
Grawe (2004), ||[Empirisch fassbare
und Glaubensprozesse

IV. Klinisch- . ‘ Pargament Wirkungsebene von
im therapeutischen o ' .
funktionale Ebene ) (1997), Peteet ||Sinnintegration, Coping und
Kontext psychischer o
_ (2018) Ressourcenaktivierung.
Krisen.

122



Die hier dargestellten Ebenen sind komplementér zu verstehen. Wahrend Ebene I die symbolischen
und kulturellen Voraussetzungen menschlicher Sinnsuche beschreibt, bilden die Ebenen II-IV den
empirisch-psychologischen Kern der Untersuchung. Damit wird deutlich, dass die Arbeit kein
konkurrierendes Nebeneinander von religidsen, philosophischen und psychologischen
Erklarungsmodellen anstrebt, sondern deren funktionale Verzahnung aufzeigt. In dieser Perspektive
erscheint das Kohéirenzgefiihl (Antonovsky, 1979) als affektives Produkt einer kognitiv integrierten,

weltanschaulichen Struktur, deren Inhalte durch Glaubenssysteme vermittelt werden.

123



Anhang B: Klassifikation der klassischen Gottesbilder

Im Folgenden ist eine Ubersicht der klassischen Gottesbilder, unter besonderem Bezug
auf ihre Funktion als existenzielle Meta-Theorien zur Verbindung von Selbst- und Weltbild in
eine kohédrente Weltanschauung, dargestellt.

Monotheistisches Gottesbild. Das monotheistische Gottesbild basiert auf der
Annahme einer einzigen, personal gedachten transzendenten Instanz, die Ursprung, Sinn und
Ordnung der Welt in sich vereint. Diese Vorstellung préagt die abrahamitischen Religionen und
bildet einen Deutungsrahmen, der die Welt als intentional, gesetzméfig und sinnerfiillt begreift
(vgl. Huber, 2003; Tillich, 1957). Psychologisch erfiillt das monotheistische Gottesbild die
Funktion, Komplexitdt zu reduzieren, indem es disparate Erfahrungen auf einen einheitlichen
Ursprung zuriickfiihrt. Es bietet eine klare hierarchische Struktur, die moralische und
existentielle Orientierung stiftet und die Beziehung zwischen Selbst, Welt und Transzendenz in
personaler Form vermittelt (vgl. Pargament, 1997; Streib & Hood, 2016). Im monotheistischen
Deutungssystem konnen alle positiven und negativen Eigenschaften der Wirklichkeit exklusiv
einer transzendenten Instanz zugeschrieben werden. Die kognitive Spannung, die sich aus der
Erfahrung von Gut und Bose ergibt, wird durch eine dualistische Struktur aufgelost,
beispielsweise durch die Vorstellung des Teufels als Triager aller destruktiven oder
,2unvereinbaren" Eigenschaften der gottlichen Ordnung (vgl. Jung, 1916, 1952, 1987a) Das
ermdglicht die Aufrechterhaltung eines konsistenten, positiven Gottesbildes, das Leid und
Widerspruch externalisiert - ein Mechanismus, den Jung bereits in Seven Sermons to the Dead
(1916, zitiert nach Hoeller, 1982) und spéter in Antwort auf Hiob (1952) als psychische
Notwendigkeit der Trennung von Licht und Schatten beschreibt, um Bewusstheit und Ordnung
im Selbst aufrechtzuerhalten. Aus kognitiver Sicht stabilisiert das monotheistische
Deutungssystem das Kohérenzgefiihl, indem es Widerspriiche zwischen Kontingenz und Sinn
in einer allumfassenden gottlichen Ordnung auflost (vgl. Antonovsky, 1987; Liibbe, 1998; Park,
2010). Die personale Beziehung zu einem ,,Gott des Vertrauens" (Frankl, 1982) fungiert als
psychische Ressource der Sinnstiftung und Bewiéltigung, insbesondere in Krisensituationen.

Polytheistisches Gottesbild. Das polytheistische Gottesbild zeichnet sich durch eine
Vielzahl von Gottheiten aus, die unterschiedliche Kréfte, Prinzipien oder Aspekte des Seins
verkorpern. Diese Vielschichtigkeit erlaubt eine pluralistische Deutung der Wirklichkeit, in der
Widerspriiche nicht aufgeldst, sondern integriert werden (vgl. Eliade, 1959; Assmann, 2003).
Psychologisch eroffnet das polytheistische Denken ein dynamisches Modell innerer Vielfalt.
Archetypische Figuren oder Gotter symbolisieren nach Jung (1958) unterschiedliche

psychische Tendenzen und ermdglichen dadurch eine differenzierte Selbst- und Welterfahrung.

124



Jede Gottheit steht als Symbol fiir eine Teilfunktion der Psyche, etwa Macht, Liebe, Weisheit,
Instinkt oder Zerstdrung, und repriasentiert somit Aspekte des Selbst, die in ihrer Gesamtheit
das psychische Ganze bilden. Im Gegensatz zum monotheistischen Modell werden hier
gegensitzliche Aspekte gottlicher Erfahrung nicht in einer zentralen Instanz synthetisiert,
sondern auf verschiedene Entitdten verteilt. Facetten gottlicher Wirkkrifte, die als unvereinbar
oder dissonant erlebt werden, finden in unterschiedlichen Gottern ihre symbolische
Reprisentation (vgl. Jung, 1916, 1958, 1959; 1987a). Das polytheistische Gottesbild 16st damit
das Problem innerer Dissonanz, indem es die Pluralitit des Gottlichen als Ausdruck der inneren
und &duBleren Vielfalt des Lebens akzeptiert. Anstatt ein einheitliches Sinnsystem zu
konstruieren, fordert das polytheistische Gottesbild die Akzeptanz ambivalenter Erfahrungen
und die Anerkennung von Polaritdt und Wandel. Es reflektiert eine flexible Form kognitiver
Ordnung, die Komplexitit nicht reduziert, sondern in ein sinnvolles Beziehungsgefiige
iberfiihrt (vgl. Streib & Hood, 2016). Damit bietet es einen alternativen Zugang zur
Sinnkonstruktion, der das Kohérenzgefiihl iiber die Integration von Vielfalt, statt iiber
Vereinheitlichung, stabilisiert.

Pantheistisches Gottesbild. Im pantheistischen Verstdndnis wird das Géttliche nicht
als personal oder von der Welt getrennt gedacht, sondern als identisch mit der Gesamtheit des
Seins. Gott ist hier kein Akteur, sondern die alles umfassende Wirklichkeit selbst (vgl. Schaffer,
2010; Spinoza, 2016). Psychologisch spiegelt sich darin ein holistisches Weltverstandnis, das
auf die Erfahrung der Einheit von Subjekt und Objekt, Selbst und Welt, Innerem und AuBerem
zielt (vgl. James, 1902/1997; Jager, 2007). Im Gegensatz zu monotheistischen oder
polytheistischen Modellen enthilt das pantheistische Gottesbild alle positiven wie negativen
Eigenschaften der Wirklichkeit in sich. Es integriert Gegensatze wie Gut und Bose, Licht und
Schatten, als komplementére Aspekte einer einheitlichen Ordnung und vermeidet dadurch
projektive Spaltungen. Jung greift diesen Gedanken (1916) in seinen Sieben Reden an die Toten
auf, wo er in der Figur des Abraxas ein Symbol fiir die Ganzheit des Seins entwirft - eine
Gottheit, die zugleich Gott und Teufel, Licht und Finsternis, Leben und Tod umfasst. Abraxas
steht fiir die schopferische Energie, die alle Gegensdtze hervorbringt und zugleich in sich
vereint. Hier wird das Gottliche somit nicht mehr als moralisch geordnet oder hierarchisch
verstanden, sondern als dynamisches Prinzip, das das Entstehen und Vergehen gleichermal3en
umfasst (vgl. Jung, 1916, zitiert nach Hoeller, 1982). In dieser Form der Transzendenzerfahrung
wird die Dualitit von Gegensitzen aufgehoben, und das Goéttliche erscheint als immanente
Struktur, die alles umfasst. Das pantheistische Gottesbild fordert die Wahrnehmung von

Verbundenheit und Eingebundenheit, wodurch es besonders in kontemplativen und mystischen

125



Erfahrungsformen wirksam wird (vgl. Streib & Hood, 2024). Es kann existenzielle Angst
reduzieren, indem es Trennung als Illusion begreift und das Individuum als Ausdruck einer
universellen Ordnung versteht. In diesem Sinne steht der Pantheismus dem integralen Denken
nahe, das dhnlich wie Jagers Konzept der integralen Spiritualitit (2007) die Authebung der
Dualitdt von Selbst und Welt anstrebt und eine kognitive wie emotionale Kohdrenz in der
Einheit allen Seins sucht.

Atheistisches / Abgelehntes Gottesbild. Fehlt ein Gottesbild oder wird es bewusst
abgelehnt, so entféllt nicht die Funktion, die es im kognitiven System erfiillt, sondern sie wird
durch alternative Ordnungs- und Sinnmodelle ersetzt. Die psychische Architektur der
Weltanschauung bleibt triadisch angelegt. Das heif3t, dass der Mensch auch ohne religiose
Bezugnahme eine kognitive Struktur bildet, die letztgiiltige FErkldrungs- und
Orientierungsprinzipien bereitstellt (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Wong, 2013). An die Stelle
eines personal oder transpersonal gedachten Gottesbildes treten dann sidkulare oder immanente
Aquivalente: etwa Natur, Vernunft, Wissenschaft, Humanitit oder das Selbst als autonomes
Prinzip (vgl. Schnell, 2016; Streib & Hood, 2024). Diese erfiillen auch die Funktion des
Gottesbildes, indem ein {libergeordnetes Deutungs- und Bewertungssystem bereitgestellt wird,
das normative Geltung beansprucht und moralische, existentielle oder teleologische Fragen
beantwortet — wenn auch durch Verneinung einer hoheren Wirklichkeit. Die Ablehnung eines
Gottesbildes bedeutet daher nicht per se den Verlust des Transzendenzbezugs, sondern dessen
Neukodierung: Transzendenz wird von der metaphysischen in die immanente Dimension
verlagert. Menschen konstruieren dann Sinn und Ordnung nicht mehr in Bezug auf ein
,hoheres" Prinzip, sondern auf abstrakte oder systemische Konzepte; zum Beispiel
evolutiondre, soziale oder rationale GesetzméBigkeiten. Dies steht im Einklang mit C.G. Jungs
Auffassung, dass das Gottesbild ein Archetyp des kollektiven Unbewusstseins sei, welcher
dadurch zu Stande kommt, dass jeder reflexionsfahige Mensch Zeit seines Lebens mit
existenziellen Fragen konfrontiert wird, das Erklarungsvermdgen dessen materialistisch-
rationalen Deutungsrahmen {ibersteigen und somit dazu anregen, eine symbolische Idee des
Ubergeordneten auszubilden, die als mentale Struktur fiir das Nicht-Erklérbare dient und dazu
beitrégt, existenzielle Erfahrungen gedanklich zu ordnen und zu integrieren (vgl. Jung, 1958).
Nach Jung (1987a) ist eine Beziehung mit dem Gottesbild daher unvermeidlich und kann damit,
wie jede andere Beziehung, entweder 1) angenommen, 2) abgelehnt oder 3) in ambivalenten
Zwischenformen gestaltet werden. In diesem Sinne verweist die symbolische Funktion des
Gottesbildes auf eine anthropologische Konstante (vgl. 1.2) und damit auf das menschliche

Bediirfnis, das eigene Dasein in ein umfassenderes Sinngefiige einzubetten. Tillich greift diese

126



existenzielle Dimension auf und deutet das Gottesbild als Symbol fiir den ,,Grund des Seins";
die Tiefendimension der Wirklichkeit, in der das Dasein selbst verankert ist. In The Courage to
Be (1952) beschreibt er Religion als Ausdruck des Mutes, das eigene Sein zu bejahen, obwohl
der Mensch permanent mit Nichtsein, Angst und Sinnbedrohung konfrontiert ist. Der Bezug
zum Gottlichen ist demnach kein Akt doktrindren Glaubens, sondern eine existenzielle Haltung,
in der der Mensch seine Endlichkeit annimmt und dennoch Sinn bejaht. Tillich zufolge kann
dieser Bezug nicht aufgehoben werden, selbst wenn er sich in sdkularen Formen &uf3ert. Selbst
der Atheismus schlie3t nach Tillich den Bezug zum ,,Letztgiiltigen" nicht aus, sondern richtet
sich lediglich gegen ein bestimmtes Gottesbild (vgl. Tillich, 1957). Aus kognitiver Sicht kann
das Fehlen eines Gottesbildes somit als Variante der weltanschaulichen Triade verstanden
werden, bei der die Integrationsfunktion von Transzendenz durch andere symbolische
Ordnungen erfiillt wird (vgl. Koltko-Rivera, 2004; Wong, 2013; Schnell, 2016). Entscheidend
bleibt, dass die Struktur, also das Bediirfnis, disparate Erfahrungsebenen in ein kohérentes
Ganzes zu integrieren, erhalten bleibt. Was sich veréndert, ist lediglich der semantische Inhalt

dieser Struktur.

127



Anhang C: Kurzfassung des urspriinglichen Kapitel zur Krisenbewiltigung

Psychische Krisen 16sen kognitive, emotionale und physiologische Reaktionen aus, die
auf eine Stabilisierung des inneren Gleichgewichts ausgerichtet sind (vgl. 2.2). Bewiltigung
beschreibt den Prozess, in dem belastende Erfahrungen in ein personliches Sinnsystem
eingeordnet werden und dadurch Kohidrenz wieder erfahrbar wird (vgl. Antonovsky, 1987,
Hobfoll, 1989, 2002; Rutter, 2006; Park, 2010). Dieser Prozess hiangt von personalen, sozialen
und strukturellen Ressourcen ab.

Individuelles Coping und personale Ressourcen. Coping umfasst jene kognitiven,

emotionalen und verhaltensbezogenen Strategien, mit denen Menschen Belastungen regulieren
(vgl. Lazarus & Folkman, 1984). Personale Ressourcen wie Kontrolliiberzeugungen (vgl.
Rotter, 1966), Selbstwirksamkeit (vgl. Bandura, 1977), Hardiness (vgl. Kobasa, 1979),
Assimilation und Akkommodation (vgl. Piaget, 1954), Attributionen (vgl. Heider, 1958;
Kelley, 1967, 1973; Weiner, 1985, 1986) oder zyklische Konstruktionsprozesse (Kelly, 1955)
beeinflussen die Fahigkeit zur Anpassung an Belastungen. Ergéinzend wirken Selbstwert (vgl.
APA, 2020), Selbstwertgefiihl (vgl. Orth & Robins, 2014; Rosenberg, 1965), dispositionaler
Optimismus (vgl. Carver & Scheier, 2009; Carver et al., 2010) und das Ausmal} psychischen
Distress (vgl. Festinger, 1957; Mirowsky & Ross, 2002).
Das transaktionale Stressmodell von Lazarus und Folkman (1984) beschreibt, wie Bewertungen
der Situation die Auswahl von problemorientierten, emotionsorientierten oder
bedeutungsorientierten Bewaltigungsstrategien prigen (vgl. Folkman, 1997; Park & Folkman,
1997).

Bedeutung professioneller Unterstiitzung. Psychotherapie wird eingesetzt, wenn
individuelle Ressourcen nicht ausreichen, um eine Krise zu bewiltigen (vgl. Jacobi et al., 2014).
Sie arbeitet mit allgemeinen Wirkfaktoren wie Ressourcenaktivierung, Problemaktualisierung,
motivationaler Kldarung, Problembewéltigung und einer stabilen therapeutischen Beziehung
(vgl. Grawe, 1998, 2004, 2005). Eine zentrale Rolle spielen korrigierende
Beziehungserfahrungen innerhalb eines verlédsslichen therapeutischen Rahmens, in dem neue
emotionale Lernerfahrungen moglich werden (vgl. Alexander & French, 1946; Caspar et al.,
2016; McCullough, 2003). Die Wirksamkeit psychotherapeutischer Verfahren ist empirisch
belegt (vgl. Cuijpers et al., 2023; Hofmann et al., 2012; Hollon et al., 2006). Im
salutogenetischen Verstdndnis reorganisiert Psychotherapie die psychische Bediirfnisbalance
und unterstiitzt damit die Wiederherstellung des Kohédrenzerlebens (vgl. Antonovsky, 1987;
Grawe et al., 2001). Klassische Psychotherapie konzentriert sich iiberwiegend auf Selbstbild
und Weltbild. Sie identifiziert dysfunktionale Uberzeugungen, bearbeitet kognitive Muster,

128



schafft affektive Entlastung und stirkt das Erleben von Wirksamkeit. Diese Bereiche sind fiir
die Stabilisierung relevant, bilden jedoch nur zwei Ebenen der individuellen Sinnorganisation
ab. Die existenzielle Ebene, die in Meta-Theorien oder in einem Gottesbild verankert sein kann,
wird meist nicht systematisch einbezogen, obwohl sie hdufig eine zentrale Rolle fiir die
Verarbeitung existenzieller Briiche einnimmt.

Religios spirituelle Dimensionen der Bewiltigung. Religioses Coping bezeichnet die
Nutzung spiritueller oder religioser Uberzeugungen innerhalb von Bewertungs- und
Bewiltigungsprozessen nach Pargament (1997). Positive Formen férdern Hoffnung, Sinn und
Selbstwirksamkeit (vgl. Ano & Vasconcelles, 2005; Wachholtz & Pargament, 2005).
Delegative Formen konnen entlasten (vgl. Pargament et al., 2001; Klein & Lehr, 2011) und
konfliktuale Muster konnen die Belastung verstirken (vgl. Pargament et al., 1998). Spiritual
Bypassing beschreibt die Tendenz, belastende Emotionen durch spirituelle Deutungen zu
umgehen, was Integrationsprozesse erschweren kann (vgl. Cashwell et al., 2010; Welwood,
2010). Nach Park (2010) entstehen Krisen dort, wo globale und situative Bedeutungsstrukturen
auseinanderlaufen. Spirituelle und religiose Deutungen konnen helfen, diesen Bruch zu
bearbeiten und unterstiitzen dadurch die Bedeutungskonstruktion. Dazu gehoren teleologische
Zuschreibungen (vgl. Ruhland, 2008), Theodizeeprozesse (vgl. Jiingel, 2024; Leibniz, 1720;
Moltmann, 1993; Murken, 2015) und anthropologische Sinnquellen, die als Grundlage
menschlicher Transzendenzsuche beschrieben werden (vgl. Bucher, 2007; Grom, 2009; Hemel,
1998; Jager, 2007). Spirituelle Schemata strukturieren Wahrnehmung und Bewertung (vgl. Gall
et al., 2005; Huber, 2003; Kelly, 1955; Meichenbaum, 2008). Neurowissenschaftliche Befunde
beschreiben entsprechende Aktivierungsmuster (vgl. Beauregard & O Leary, 2007, zitiert nach
Bucher, 2014).

Klinische Relevanz religios spiritueller Inhalte. Spirituelle Themen konnen fiir
klinische Behandlungsprozesse bedeutsam sein und werden als Teil des kulturellen Kontextes
beschrieben (vgl. APA, 2013; Koenig, 2012; Koenig et al., 2012; Utsch et al., 2018). Das
Abstinenzgebot dient dem Schutz der therapeutischen Neutralitit (vgl. APA, 2002).
Fortbildungsprogramme wie SKiP6 orientieren sich daran, Spiritualitit als Ressource,
Belastungsfaktor und Resilienzquelle wahrzunehmen und zwischen personlicher Haltung und
professioneller Kompetenz zu unterscheiden (vgl. Scheiblich, 2024).

Erweiterung durch die klinische Glaubenspsychologie. Das Gottesbild bildet die
vertikale Ebene der Sinnorganisation und ergidnzt Selbst- und Weltbezug um eine existenzielle
Orientierung, die in Krisen haufig besonders relevant ist (vgl. Utsch, 1998b; Streib & Hood,
2016; Wong, 2013). Diese Ebene integriert kulturelle, biografische und spirituelle

129



Bedeutungsanteile und ist bedeutsam fiir Sinnrekonstruktion, Zukunftsorientierung und
emotionale Stabilisierung (vgl. Frankl, 1946 1982; Frankl, 1984; Rizzuto, 1979; Sire, 2009;
Schnell, 2016). Da klassische Psychotherapie diesen Bereich selten bearbeitet, bleibt die
Wiederherstellung von Kohidrenz in existenziellen Krisen oft unvollstindig. Die klinische
Glaubenspsychologie setzt hier an und erweitert die therapeutische Perspektive, indem
Selbstbild, Weltbild und Gottesbild gemeinsam betrachtet und bearbeitet werden. Sie integriert
individuelle Meta-Theorien, spirituelle Schemata und kontingenzbezogene Deutungsmuster in
den therapeutischen Prozess und ermoglicht dadurch eine umfassendere Reorganisation der

Sinnstruktur, die fiir die Bewéltigung existenzieller Krisen bedeutsam sein kann.

130



Anhang D: Fragebogenkatalog + informed consent

Faith Age & Care Explored — Das FACE-Projekt

Alter, Glaube & Therapie als Wege zu einem erflllten Leben

131



Willkommen zur Studie! — Informationsblatt

Liebe Studieninteressierte,

vielen Dank fir Ihr Interesse an unserer Studie. Die folgende Erhebung wird im Rahmen des Forschungsprojekts
Faith, Age and Care Explored (FACE) am Lehrstuhl fiir Klinische Psychologie und Psychotherapie der
Universitat Greifswald durchgefiihrt.

Ziele der Studie:

In diesem Projekt méchten wir untersuchen, welche Rolle Glaubenssysteme, spirituelle Bediirfnisse und das
Kohdérenzgefiihl (Sense of Coherence) flr das erfolgreiche Altern und den Therapieerfolg spielen. Dabei soll
erforscht werden, wie individuelle religiése und spirituelle Uberzeugungen in der Psychotherapie beriicksichtigt
werden kdnnen, um eine effektivere und zufriedenstellendere Behandlung zu gewahrleisten. Die Erkenntnisse
aus dieser Studie flieBen direkt in die Weiterentwicklung von Behandlungsansatzen ein, um die Versorgung
psychisch belasteter Menschen — insbesondere alterer Patient*innen — weiter zu verbessern.

Ablauf der Studie:

Die Studie besteht aus mehreren Fragebdgen, die Sie in ca. 15-20 Minuten bearbeiten kdnnen. Im ersten Teil
erheben wir soziodemographische Daten (z. B. Alter, Geschlecht, Geburtsland, Konfession). Im Anschluss
befassen sich die Fragebégen mit den folgenden Themen:

- Successful Aging: Welche Faktoren tragen zu einem erfolgreichen Altern bei?

- Glaubenssysteme: \Wir mochten mehr Gber die Inhalte und persénliche Bedeutung Ihrer religidsen/spirituellen
Uberzeugungen erfahren.

- Spirituelle Bediirfnisse: Welche Bedurfnisse pragen Ihr Leben, z. B. nach innerem Frieden oder Sinn?

- Kohédrenzgefiihl: Wie stark erleben Sie lhr Leben als verstehbar, bewaltigbar und sinnvoll?

Wichtige Hinweise:

- Freiwilligkeit und Anonymitéat: Die Teilnahme an der Studie ist freiwillig. Sie kénnen die Erhebung jederzeit
abbrechen, ohne dass lhnen daraus Nachteile entstehen. lhre Daten werden vollstdndig anonymisiert, sodass sie
Ihnen nach Abschluss der Studie nicht mehr zugeordnet werden kénnen.

- Sensibilitdt der Themen: Einige der Fragen befassen sich mit existenziellen oder spirituellen Themen. Es ist
maoglich, dass dies bei manchen Personen Geflihle von Unwohlsein ausldst. Solche Gefiihle sind in der Regel
kurzfristig. Falls Sie jedoch langer belastet sind, kdnnen Sie sich jederzeit an uns oder die Telefonseelsorge
wenden. Die entsprechenden Kontaktdaten erhalten Sie am Ende der Befragung.

Beispiele fiir Themen der Studie:

Die Studie beschaftigt sich mit existenziellen und spirituellen Fragen, wie z. B.:
- ,Was gibt meinem Leben Sinn?*

- ,Welche Werte leiten meine Entscheidungen?*

- ,Wie gehe ich mit schwierigen Situationen um?“

Dariiber hinaus méchten wir untersuchen, wie diese individuellen Uberzeugungen mit dem Therapieerfolg und
dem Wohlbefinden im Alter zusammenhangen. Vielen Dank, dass Sie an dieser wichtigen Untersuchung
teilnehmen und zur wissenschaftlichen Weiterentwicklung in der Psychologie beitragen!

132



Einwilligungserklarung zur Studie: ,,FACE*

Hiermit erklare ich, dass ich ber die Studie und ihren Ablauf, sowie Ubermaogliche Risiken
aufgeklart wurde. Ich flihle mich kérperlich in der Lage, an der Untersuchung teilzunehmen
und versichere hiermit, allen Instruktionen nachzukommen und die gesamte Untersuchung
gewissenhaft durchzufiihren.Das Informationsblatt hierzu habe ich in allen Details
verstanden. Mir ist bekannt, dass die Teilnahme an der Studie jederzeit ohne Angabe von
Grinden beendet werden kann, ohne dass mir hierin Nachteile entstehen. Ich erklare
freiwillig, an oben genannter Studie teilzunehmen.

Fragen zu Glauben und Alterungsprozessen kdnnten sensible Themen wie
Lebenszufriedenheit, Gesundheit, Verganglichkeit oder persénliche Werte ansprechen. Dies
kénnte unangenehme Emotionen wie Traurigkeit, Angst oder Unsicherheit ausldsen,
insbesondere wenn Personen mit personlichen Herausforderungen oder Verlusterfahrungen
konfrontiert sind. Sollte sich hieraus ein nachtraglicher Gesprachsbedarf ergeben, sind Sie
herzlich eingeladen sich direkt an die Studienleitung zu wenden. Entsprechende
Kontaktdaten sind am Ende der Untersuchung angegeben. Bei suizidalen Krisen werden
approbierte Studienleiterinnen (Dipl.-Psych. Florian Harder & Prof. Dr. Eva-Lotta
Brakemeier) hinzugezogen.

Ich bin damit einverstanden, dass die gesammelten Daten in einem zugriffsbeschrankten
Raum (abschlie®bares Archiv) gespeichert und dann, geman der guten wissenschaftlichen
Praxis, 10 Jahre in den Archiven des Instituts fir Psychologie Greifswald gesichert
aufbewahrt werden. Der Schutz meiner Daten ist DSGVO-konform durchgehend
gewahrleistet. Nur die Studienleitung kann auf die studienbezogenen, vollstandig
anonymisierten Daten zugreifen. Das Personal meiner Einrichtung, welches die Fragebégen
austeilt und einsammelt, wird — gemal der Verschwiegenheitserklarung — meine Angaben
nicht einsehen. Dies wird durch verschlossene Umschlage gewahrleistet.

Eine vollstandige Anonymisierung ist gewahrleistet. Mit der beschriebenen Erhebung und
Verarbeitung der Daten bin ich einverstanden. Die Aufzeichnung und Auswertung dieser
Daten erfolgt vollstdndig anonymisiert im Institut fir Psychologie, ohne Angabe meines
Namens. Gemal der guten wissenschaftlichen Praxis, kénnen meine vollstandig
anonymisierten Daten zu Forschungszwecken weiterverwendet und dazu fur mindestens 10
Jahre nach Datenauswertung, bzw. mindestens 10 Jahre nach Erscheinen einer Publikation
zu dieser Studie aufbewahrt werden.

Eine nachtragliche Léschung meiner Daten nach der Bearbeitung ist nicht moglich, da alle
Daten vollstandig anonym erhoben und gespeichert werden, wodurch diese im Nachgang
nicht mehr zuordnungsfahig sind.

Durch das Abhaken des Kastchens erklare ich mich freiwillig zur Teilnahme ander geplanten
Untersuchung bereit.

Hiermit bestatige ich, dass ich mindestens 18 Jahre alt bin sowie die
Einverstandniserklarung gelesen und verstanden habe.

o Nein (nicht an der Studie teilnehmen)
o Ja

133



Soziodemografische Daten

1. Wie alt sind Sie?

Ich bin Jahre alt.

2. Welches Geschlecht haben Sie?

o Weiblich
o Mannlich
o Divers

3. In welchem Land wurden Sie geboren?

Land:

4. Sind Sie einer Konfession angehorig?

Christlich (rémisch-katholisch)

Christlich (evangelisch)

Judisch

Muslimisch

Buddhistisch

Hinduistisch

Agnostisch

Andere religidse Glaubensrichtung

Spirituell (ohne Konfession)

Atheistisch / keiner Konfession angehorig; weder religidés noch spirituell

O O OO O0OOOOoOOoOOo

5. Wann sind Sie in lhrer stationaren/ambulanten Einrichtung angekommen?

Datum:

6. Befinden Sie sich hier in psychotherapeutischer Behandlung?

o JA
o NEIN

Wenn JA: Wie viele psychotherapeutischen Behandlungssitzungen haben Sie
bereits absolviert?

Ich habe hier bereits psychotherapeutische Sitzungen absolviert.

134



Subjektiver Therapieerfolg & Zufriedenheit mit der Behandlung

1. Auf einer Skala von 1 - 10.
Wie sehr hat Ihnen die stationdre, bzw. ambulante Behandlung bisher

geholfen?

1 =garnicht 3 =ein wenig 5= gut 7 = deutlich 10 = sehr stark

2. Auf einer Skala von 1 -10.
Wie zufrieden sind Sie mit der stationdaren, bzw. ambulanten Behandlung

bisher?

1 = gar nicht 3 = ein wenig 5=gut 7 = deutlich 10 = sehr zufrieden

3. Auf einer Skala von 1 - 10.
Wie stark wiirden Sie die Verbesserung lhrer Beschwerden bisher einschitzen?

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10

1 = keine 3 = ein wenig 5 =gut 7 = deutlich 10 = sehr stark

4. Auf einer Skala von 1 - 5.
Wie hoffnungsvoll sind Sie, dass Sie nach der stationaren, bzw. ambulanten

Behandlung wieder ohne Beschwerden leben kénnen?

1 = mir wird es danach bestimmt nicht besser gehen

2 = ich erwarte nicht, dass es mir danach besser gehen wird
3 = ich weil} nicht, ob es mir danach besser gehen wird

4 = ich bin optimistisch, hoffentlich geht es mir danach besser
5 =ich bin Uberzeugt, danach wird es mir besser gehen

135



youccessful Aging“ — Erfolgreiche Altersskala

Nachfolgend finden sich Aussagen, die beurteilen, wie Menschen sich in Bezug auf ihr
individuelles Alterwerden fiihlen. Lesen Sie jede Aussage sorgféltig durch und geben Sie an,
was im Allgemeinen auf Sie zutrifft, indem Sie die 7-Punkte-Skala verwenden. Zum Beispiel,
wenn Sie VOLLIG ZUSTIMMEN, kreuzen Sie bitte die “1” in der entsprechenden Spalte nach
der Aussage an. STIMMEN Sie ZU kreuzen Sie bitte die “2” an. Sind Sie unentschieden,

kreuzen Sie die “4” an, usw. Versuchen Sie, die Kategorie 4 sparsam zu verwenden.

Antwortkategorien

1 2 3 4 6 7
Stimme . Stimme Weder noch/ Stimme "Stlmme
. Stimme zu ) . tiberhaupt
vollig zu eher zu unentschieden nicht zu .
nicht zu
3 4 6 7

1. Ich bin nicht in der Lage, Entscheidungen uber Dinge zu
treffen, die einen Einfluss darauf haben, wie ich altere, z. B.
in Bezug auf meine Erndhrung, sportliche Aktivitat und
Rauchen.

2. Wenn Dinge nicht mehr so gut laufen wie friher,
versuche ich, andere Wege zu finden, um das gleiche
Ergebnis zu erzielen.

3. In schwierigen Zeiten entwickle ich psychische Starke,
um mit der Situation umzugehen.

4. Ich pflege herzliche und vertrauensvolle Beziehungen zu
wichtigen anderen Personen.

5. Ich nehme durch produktive Tatigkeiten aktivam Leben
teil.

6. Ich strebe danach, so lange wie moglich unabhangig zu
bleiben.

7. lch bemiihe mich, relativ frei von Krankheit und
Behinderung zu bleiben.

8. Ich versuche, meine kdrperliche und geistige
Funktionsfahigkeit im Alter zu erhalten.

9. Ich beteilige mich aktiv am Leben durch regelmaligen
sozialen Kontakt.

10. Ich tue mein Bestes, um Ziele zu erreichen, die mir
wichtig sind.

11. Ich habe das Gefiinhl, dass ich keine Kontrolle Giber
meine unmittelbare Lebenssituation habe.

12. Ich kann mit allem umgehen, was mir passiert.

13. Ich versuche, gesunde Lebensgewohnheiten zu
entwickeln.

14. Ich kann sowohl meine guten als auch meine
schlechten Eigenschaften akzeptieren.

Successful Aging Scale (SAS) ©2009, Gary T. Reker

136




youccessful Aging” — Resilienzskala RS-13

Im folgenden Fragebogen finden Sie eine Reihe von Feststellungen. Bitte lesen Sie sich jede
Feststellung durch und kreuzen Sie an, wie sehr die Aussagen im Allgemeinen auf Sie
zutreffen, d.h. wie sehr Ihr Ubliches Denken und Handeln durch diese Aussagen beschrieben
wird.

1= nein 7= ja
Ich stimme nicht zu Ich stimme vollig zu

Wenn ich Plane habe, verfolge ich sie auch. 1 2 3 4 5 6 7

Normalerweise schaffe ich alles irgendwie. 1 2 3 4 5 6 7

Ich lasse mich nicht so schnell aus der Bahn
werfen.

Ich mag mich. 1 2 3 4 5 6 7

Ich kann mehrere Dinge gleichzeitig

bewdltigen.

Ich bin entschlossen. 1 2 3 4 5 6 7
Ich nehme die Dinge wie sie kommen. 1 2 3 4 5 6 7
Ich behalte an vielen Dingen Interesse. 1 2 3 4 5 6 7

Normalerweise kann ich eine Situation aus
mehreren Perspektiven betrachten.

Ich kann mich auch tUberwinden, Dinge zu
tun, die ich eigentlich nicht machen will.

Wenn ich in einer schwierigen Situation bin,
finde ich gewdhnlich einen Weg heraus.

In mir steckt genugend Energie, um alles zu
machen, was ich machen muss.

Ich kann es akzeptieren, wenn mich nicht
alle Leute mogen.

Resilienzskala (Kurzversion) RS-13 ©2008, Leppert et al.

Resilienzskala (Kurzversion) RS-13 ©2008, Leppert et al.

137



Glaubenssysteme

Dieser Teil des Fragebogens beschaftigt sich mit den verschiedenen Glaubenssystemen und
-hintergrinden von Menschen. Unabhangig davon, ob Sie religids / spirituell sind oder sich
vielleicht auch weder einer Konfession, noch einem individuellen Glaubenssystem
(Spiritualitat) zugehdrig fihlen, interessiert sich dieser Fragebogen fir lhren persénlichen
Bezug zu der Thematik.

Nachfolgend finden sich Aussagen, die beurteilen, wie Menschen mit religiésen/spirituellen
Themen & Praktiken umgehen. Lesen Sie jede Aussage sorgfaltig durch und geben Sie an,
was im Allgemeinen auf Sie zutrifft.

1. Zentralitdtsfragebogen: CRSi-7 (nach Stefan Huber, 2003)

nie selten manchmal oft sehr oft

Wie oft denken Sie lber
religidse Fragen nach?

Wie haufig nehmen Sie an
Gottesdiensten teil?

Wie hdufig beten Sie?
Wie hdufig meditieren Sie?

Wie oft erleben Sie
Situationen, in denen Sie das
Gefiihl haben, dass Gott oder
etwas Gottliches in Thr Leben
eingreift?

Wie oft erleben Sie
Situationen, in denen Sie das
Gefiihl haben, mit Allem Eins
ZU sein?

Wie stark glauben Sie daran, dass Gott oder etwas Gittliches
existiert?

() sehr stark

O ziemlich.stark
() etwas

() nicht sehr stark

() tiberhaupt nicht]

138



Spirituelle Bediirfnisse: SpNQ-20 (nach Arndt Biissing, 2010)

Im Folgenden finden Sie Aussagen zu bestimmten Bedurfnissen, wie sie von
anderen Menschen geaulRert wurden. Bitte Uberprifen Sie, inwieweit diese fir Sie
personlich in ihrer jetzigen Situation zutreffen und wie stark dieses bei Ihnen
ausgepragt sind.

Wenn Sie diese Fragen gar nicht beantworten méchten, steht Ihnen dies
selbstverstandlich frei.

Haben Sie in letzter Zeit das Bedurfnis gehabt...

Wenn JA, wie stark ist dieses Bedurfnis? NEIN gering mittel grof
mit jemandem Uber Ihre Angste und Sorgen
reden zu kénnen?
auf lhr bisheriges Leben zurtickzuschauen?
ungeléste Dinge aus lhrem Leben zu klaren?
in die Schonheit der Natur eintauchen zu
kénnen?
an einem Ort der Ruhe und des

Friedens verweilen zu konnen?
inneren Frieden finden zu kdnnen?

einen Sinn in lhrer Krankheit oder Leiden
sehen zu konnen?

mit jemandem die Frage nach dem Sinn im
Leben ansprechen zu kénnen?

mit jemandem Uber die Mdglichkeit eines

Lebens nach dem Tod reden zu kénnen?
sif:h jemandem liebevoll zuwenden zu
konnen?

etwas von sich verschenken zu wollen?
jemandem Trost spenden zu kénnen?

139



jemandem aus einem bestimmten Abschnitt
Ihres Lebens vergeben zu kénnen?

dass Ihnen vergeben wird?

mit jemandem zu beten?

dass jemand fir sie betet?

selber zu beten?

an einer religiosen Feier (z.B. Gottesdienst)
teilnehmen zu kénnen?

religiése/spirituelle Bucher/Schriften zu lesen?

sich an eine hohere Prasenz zu wenden?

ihre Lebenserfahrungen weitergeben zu
kénnen?

Gewissheit zu haben, dass das eigene Leben
sinn- und wertvoll ist?

140



3. Intrinsische Spiritualitat: JSSR (nach Hodge, 2003)

Fur die folgenden sechs Fragen wird Spiritualitat definiert als die Beziehung zu Gott oder zu dem, was
Sie als ultimative Transzendenz, bzw. héhere Macht wahrnehmen.

Die Fragen verwenden ein Satzerganzungsformat, um verschiedene mit Spiritualitdt verbundene
Attribute zu messen. Ein unvollstdndiger Satz wird vorgegeben, gefolgt von zwei Phrasen, die jeweils
ein Ende einer Skala von 0 bis 10 darstellen. Diese Phrasen vervollstandigen den Satz und bilden die
Ankerpunkte der Skala. Die Skala von 0 bis 10 bietet Ihnen ein Kontinuum zur Beantwortung, wobei 0
fur das Fehlen oder die vollige Abwesenheit des Attributs steht und 10 fir das maximale
Vorhandensein des Attributs. Die Endpunkte reprasentieren also extreme Werte, wahrend 5 einen
mittleren oder moderaten Wert des Attributs darstellt.

Bitte kreisen Sie die Zahl auf dem Kontinuum ein, die lhre erste intuitive Einschatzung am besten
widerspiegelt.

1. In Bezug auf die Fragen, die ich liber das Leben habe, beantwortet meine Spiritualitat...

keine meiner Fragen absolut alle meiner Fragen

0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10

2. Geistig zu wachsen ist wichtiger als andere in meinem Leben...
wichtiger als alles andere flr mich vollig unwichtig

10 9 8 7 6 5 4 3 2 1 0

3. Wenn ich vor einer wichtigen Entscheidung stehe, spielt meine Spiritualitat...
absolut keine Rolle immer die ausschlaggebende Rolle

0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10

4. Spiritualitat ist...
das Hauptmotiv meines Lebens,
das alle anderen Aspekte meines
Lebens bestimmt kein Teil meines Lebens

10 9 8 7 6 5 4 3 2 1 0

5. Wenn ich an die Dinge denke, die mir helfen als Person zu wachsen und mich
weiterzuentwickeln, hat meine Spiritualitat...

keinen Einfluss auf mein absolut den groRten Einfluss auf
personliches Wachstum mein personliches Wachstum
0 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10

6. Meine spirituellen Uberzeugungen beeinflussen...

absolut jeden Aspekt keinen Aspekt
meines Lebens meines Lebens
10 9 8 7 6 5 4 3 2 1 0

141



4. Koharenzgefiihl: SOC-L9 (nach Schumann, 2000)

Hier ist eine Reihe von Fragen, welche sich auf verschiedene Aspekte unseres Lebens beziehen. Bitte
kreuzen Sie die Zahl an, welche Ihrer Antwort entspricht, wobei die Zahlen 1 und 7 Extremantworten
darstellen.

Wenn die Antwort unter der Zahl 7 fur Sie zutrifft, dann kreuzen Sie die 7 an. Wenn Sie Ihre Antwort
nirgendwo zwischen 1 und 7 sehen, kreuzen Sie die Zahl an, die lhrer Beurteilung am besten
entspricht.

Bitte geben Sie immer nur eine Antwort pro Frage.

1. Haben Sie das Gefiihl, dass Sie in einer ungewohnten Situation sind und nicht wissen, was Sie tun sollen?

sehr oft 1 2 3 4 5 6 7 sehr selten oder nie

2. Wenn Sie iiber Ihr Leben nachdenken, ist es dann sehr oft so, dass...

Sie spiiren, wie 1 2 3 4 5 6 7 Sie sich fragen, wieso Sie
Schon es ist, zu Uberhaupt leben
leben

3. Die Dinge, die Sie téglich tun, sind fiir Sie...

eine Quelle tiefer 1 2 3 4 5 6 7 eine Quelle von Schmerz
Freude und Be- und Langeweile
friedigung

4.  Wie oft sind Ihre Gefiihle und Gedanken ganz durcheinander?

sehr oft 1 2 3 4 5 6 7 sehr selten oder nie

5.  Wenn Sie etwas tun, das lhnen ein gutes Gefiihl gibt...

dann ist es be- 1 2 3 4 5 6 7 dann wird bestimmt et-
stimmt so, dass was passieren, dass
Sie sich auch dieses Gefiihl verdirbt

weiterhin gut
fiihlen werden

6. Sie erwarten fiir die Zukunft, dass lhr eigenes Leben...

ohne jeden Sinn 1 2 3 4 5 6 7 voller Sinn und Zweck
und Zweck sein sein wird
wird

7. Viele Leute — auch solche mit einem starken Charakter — fiihlen sich in bestimmten Situationen als traurige Verlierer. Wie oft
haben Sie sich in der Vergangenheit so gefiihlt?

sehr oft 1 2 3 4 5 6 7 sehr selten oder nie

8.  Wenn Sie an Schwierigkeiten denken, denen Sie bei wichtigen Dingen im Leben wohl begegnen werden, haben Sie das

Gefiihl, dass
es lhnen gelin- 1 2 3 4 5 6 7 Sie es nicht schaffen wer-
gen wird, die den, die Schwierigkeiten
Schwierigkeiten zu Uberwinden

zu Uberwinden

9. Wie oft haben Sie das Gefiihl, dass die Dinge, die Sie im téglichen Leben tun, wenig Sinn haben?

sehr oft 1 2 3 4 5 6 7 sehr selten oder nie

142



Vielen Dank fur lhre Teilnahme!

Diese Studie beschaftigt sich damit, wie Glauben & (erfolgreiches / gesundes) Altern sich auf
die Effekte einer stationaren/ambulanten Behandlung auswirken. Weiterfiihrend erfasst die
Studie auch wie sich individuelle Glaubenssysteme auf die Wahrnehmung von einem Sinn des
Lebens auswirken und darliber hinaus auch, inwiefern Glaubenssysteme mit dem
(erfolgreichen/gesunden) Alterungsprozess in Verbindung stehen.

Die, im Rahmen dieser Studie, gesammelten Erkenntnisse sollen eine Wissensllcke flllen
und flieBen direkt in die Ausbildung kunftiger Psychotherapeut*innen ein. Dartber hinaus
kénnen die Ergebnisse auch fur die Weiterbildung derzeitiger Psychotherapeut*innen genutzt
werden, um eine moglichst effektive und effiziente Behandlung zu gewahrleisten.

Die Inhalte der Studie kdnnten Sie zum Nachdenken angeregt haben. Sollten Sie im Anschluss
noch Gesprachsbedarf haben, wenden Sie sich gerne an die Studienleitung:

B.Sc. Alicia Krause: alicia.krause@stud.uni-greifswald.de
B.Sc. Marco Schaufele: marco.schaeufele@stud-uni-greifswald.de
bei suizidalen Krisen:
Dipl.-Psych. Florian Harder: Florian.Harder@uni-greifswald.de
Prof. Dr. Eva-Lotta Brakemeier: eva-lotta.brakemeier@uni-greifswald.de

oder an die (kostenlose) deutsche Telefonseelsorge unter:
0800/111 0111 und 0800/ 111 0 222 oder alternativ auch per Mail tber:
https://online.telefonseelsorge.de/

Wir méchten uns ganz herzlich fur lhre Mithilfe bedanken und wiinschen noch einen
heilsamen Aufenthalt in Ihrer stationdren/ambulanten Einrichtung!

Alicia Krause & Marco Schaufele - Lehrstuhl fiir Klinische Psychologie und Psychotherapie ,
Universitat Greifswald — 2024

143


mailto:alicia.krause@stud.uni-greifswald.de
mailto:marco.schaeufele@stud-uni-greifswald.de
mailto:Florian.Harder@uni-greifswald.de
mailto:eva-lotta.brakemeier@uni-greifswald.de
https://online.telefonseelsorge.de/

Anhang E: Flyer zur Studie

WORUM GEHT ES?

- Wir untersuchen, wie Alter,

~ Resilienz und Glaube mit Thera-
pieerfolg, Lebenssinn und

 Leb qualitdt 2t thingen.

WER KANN TEILNEHMEN?
Pal ent*innen ab 18 Jahren,

aktuell in psychotherapeuti-

(teil-)stationdrer Behandlung

Glaube, Lebensalter und
Psychotherapie im Fokus

UNIVERSITAT GREIFSWALD

r
156

er

WAS ERWARTET SIE?

144



Anhang F: Veranschaulichung der Deskriptivstatistiken der CRSi-7 Dimensionen

Tabelle X Abbildung X
CRSi-7: Intellekt CRSi-7: Intellekt
Deskriptivstatistik CRS INT
Intellekt
N 70
Mittelwert 2.64
Median 2.00
=
Standardabweichung 1.27 o
3
Intellekt. Die Dimension Intellekt

2 3 4 5

zeigt in der Stichprobe eine moderat
. CRS_INT
ausgepragte Verteilung (M = 2.64; SD =
1.27).
Tabelle X Abbildung X
CRSi-7: Ideologie CRSi-7: Ideologie
Deskriptivstatistik CRS IDEOL
Ideologie
N 70
Mittelwert 2.76
Median 3.00
o
Standardabweichung 1.46 @
QD
=)
Ideologie. Die Dimension /deologie
weist in der Stichprobe eine leicht iiber 2 3 4 >
CRS_IDEOL

dem Skalenmittel liegende Auspriagung

auf (M =2.76; SD = 1.46).

145



Abbildung X
CRSi-7: Erfahrung

Tabelle X
CRSi-7: Erfahrung

Deskriptivstatistik CRS_ERF_max
Erfahrung
N 70
Mittelwert 2.36
Median 2.00 -
Standardabweichung 1.29 =
°

Erfahrung. Die Dimension
Erfahrung zeigt in der Stichprobe ’ ’ :

/e g & p CRS _ERF_max
insgesamt eher niedrige bis moderate

Auspriagungen (M = 2.36; SD = 1.29).

Abbildung X
CRSi-7: Offentliche Praxis

Tabelle X
CRSi-7: Offentliche Praxis

Deskriptivstatistik CRS. GPRAX
Offentliche
Praxis

N 70

Mittelwert 1.61

Median 1.00 %“

Standardabweichung 0.906 é

Offentliche Praxis. Die Dimension : 3 : ' i

CRS_OPRAX

Offentliche  Praxis weist in der

Stichprobe insgesamt sehr niedrige Auspriagungen auf (M =1.61; SD = 0.91).

146



Tabelle X Abbildung X

CRSi-7: Private Praxis CRSi-7: Private Praxis

Deskriptivstatistik CRS_PPRAX_max
Private Praxis
N 70
Mittelwert 2.54
Median 2.50 .
Standardabweichung 1.29 %
o
Private Praxis. Die Dimension . . .
Private Praxis zeigt in der Stichprobe C;I:S PPIZAX mzx
insgesamt moderate Auspriagungen (M
=2.54; SD = 1.29).

147



Anhang G: Veranschaulichung Deskriptivstatistiken der SpNQ-20 Dimensionen

Tabelle X Abbildung X
SpNO-20: Religicse Bediirfnisse SpNQ-20: Religicse Bediirfnisse
Deskriptivstatistik
Religiﬁse Religitse_Bediirfnisse
Bediirfnisse
N 70 ]
Mittelwert 0.733
Median 0.333
Standardabweichung 0.801 %
g
Religiose Bediirfnisse. Die ‘ ‘ ‘ ’—I_’_‘ -
0 i 2

religiosen  Bediirfnisse ~ wiesen  den
. . . Religitse Bedurfnisse
niedrigsten Mittelwert aller Subskalen auf

(M=0.73; SD = 0.80).

Tabelle X Abbildung X
SpNQ-20: Bediirfnis nach innerem Frieden — SpNQ-20: Bediirfnis nach innerem Frieden

Deskriptivstatistik
Religidse Bediirfnis_nach_innerem Frieden
Bediirfnisse
N 70 [ ]
Mittelwert 2.25 [ ] L
Median 2.25 -
Standardabweichung 0.634 %

Bediirfnis nach innerem Frieden. ] ]

2 3
Das Bediirfnis nach innerem Frieden war Bediirfnis nach innerem Frieden
innerhalb des SpNQ-20 am stérksten

ausgepragt (M =2.25; SD = 0.63).

148



Abbildung X

Tabelle X
SpNQ-20: Existenzielle Bediirfnisse SpNQ-20: Existenzielle Bediirfnisse
Deskriptivstatistik
Existenzielle Existenzielle_Bediirfnisse
Bediirfnisse
N 70 [ ]
Mittelwert 1.67
Median 1.79
==
Standardabweichung 0.723 D
S
Existenzielle Bediirfnisse. Die . : . m
existenziellen Bediirfnisse zeigten in der ’ Exist‘enzielle Be d2£'| hisse ’

Stichprobe eine moderat ausgeprigte

Verteilung (M = 1.67; SD =0.72).

Tabelle X Abbildung X
SpNO-20: Bediirfnis etwas zu geben SpNQ-20: Bediirfnis etwas zu geben
Deskriptivstatistik
Bediirfnis Bediirfnis_zu_geben
etwas zu
geben
N 70 [
Mittelwert 1.93
Median 2.00 z ]
c
Standardabweichung 0.728 3
ainl
Bediirfnis etwas zu geben. Das ’ B; dirfnis zu gzeben ’

Bediirfnis etwas zu geben war &hnlich
moderat ausgepriagt (M = 1.93; SD = 0.73) und zeigte eine symmetrische bis leicht rechtssteile

Verteilung.

149



Anhang H: Korrelationsmatrix - Spirituelle Bediirfnisse und subjektiver Therapieerfolg

Tabelle X

Subjektiver Therapieerfolg & spirituelle Bediirfnisse (RB, EB, BiF, BeG)

BE 7B SV HB
Religiose Bediirfnisse r 0.116 0.11 0.01 0.14
p 0.34 0.36 0.92 0.25
N 70 70 70 70
Existenzielle Bediirfnisse r 024 * 0.14 0.14 0.35 **
p 0.04 0.26 0.26 0.01
N 70 70 70 70
Bediirtnis nach innerem Frieden r 0.41 *** (.12 0.37 ** 0.48 ***
p <.001 0.31 0.00 <.001
N 70 70 70 70
Bediirfnis etwas zu geben r 0.3 * 0.15 0.20 0.33 **
p 0.01 0.20 0.10 0.01
N 70 70 70 70

Anmerkung: BE = wahrgenommener Behandlungserfolg, ZB = Zufriedenheit mit der
Behandlung, SV = subjektive Symptomverbesserung, HB = Hoffnung auf Besserung

150



Tabelle X

Subjektiver Therapieerfolg & spirituelle Bediirfnisse (RB, EB, BiF, BeG) bei r/s Subgruppe

BE 7B SV HB

Religiose Bediirfnisse r 0.14 0.87 0.01 0.23

p 0.33 0.20 0.97 0.11

N 50 50 50 50
Existenzielle Bediirfhisse r 031 * 0.27 0.27 0.50 ***

p 0.03 0.06 0.06 <.001

N 50 50 50 50
Bediirfnis nach innerem Frieden r 0.23 ***  0.24 0.02 036 *

p 0.12 0.10 0.87 0.01

N 50 50 50 50
Bediirfnis etwas zu geben r 0.23 0.25 0.13 035 *

p 0.11 0.09 0.39 0.01

N 50 50 50 50

Anmerkung: BE = wahrgenommener Behandlungserfolg, ZB = Zufriedenheit mit der
Behandlung, SV = subjektive Symptomverbesserung, HB = Hoffnung auf Besserung

151



Anhang I: Konfessionelle Zugehorigkeiten in der Studie (Haufigkeitstabelle)

Konfession

density

1

3 & g
Konfession

1= Christlich (rémisch-katholisch)

2 = Christlich (evangelisch)

3 = Judisch

4 = Muslimisch

5 = Buddhistisch

6 = Hinduistisch

7 = Agnostisch

8 = Andere religidose Glaubensrichtung
9 = Spirituell (ohne Konfession)

10 = Atheistisch / keiner Konfession angehorig; weder religios noch spirituell

152



